
C U A R T A  P A R T E  D E  F L O R I S E L  D E  N I Q U E A
( L I B R O  S E G U N D O )



LOS LIBROS DE ROCINANTE

45

D i r e c t o r e s

Ca r l o s  Alva r

Jo s é Ma n u e l Lu c í a  Me g í a s

C o m i t é  C i e n t í f i c o  I n t e r n a c i o n a l

An n a Bo g n o l o

(Università di Verona, Italia)

Ka r l a Xi o m a r a Lu n a Ma r i s c a l

(El Colegio de México, México)

Ma r í a Ca r m e n Ma r í n Pi n a

(Universidad de Zaragoza)

Jo s é Ju l i o Ma r t í n Ro m e ro

(Universidad de Jaén)

Jo s é Ca r l o s  Ri b e i ro Mi r a n da

(Universidade do Porto, Portugal)

Jo s é Ra m ó n Tru j i l l o Ma r t í n e z

(Universidad Autónoma de Madrid)

La colección «Libros de Rocinante» se rige por un proceso de evaluación y revisión anónima  
realizada por dos especialistas de prestigio en el área (peer-review), uno de los cuales pertenece  

a su Comité Científico Internacional. Todas las ediciones críticas y los trabajos científicos  
publicados en la colección han superado esta revisión por pares y siguen los criterios de estilo  

y las normas éticas establecidas en su constitución.



I n t r o d u c c i ó n  y  e d i c i ó n  d e

JOSÉ JULIO MARTÍN ROMERO

Cuarta parte de  
Florisel de Niquea

(Libro segundo)
 

Feliciano de Silva

Editorial Universidad de Alcalá
Instituto Universitario de Investigación “Miguel de Cervantes” 

2025



Cualquier forma de reproducción, distribución, comunicación pública o transformación de esta obra
solo puede ser realizada con la autorización de sus titulares, salvo excepción prevista por la ley.  

Diríjase a CEDRO (Centro Español de Derechos Reprográficos, www.cedro.org)  
si necesita fotocopiar o escanear algún fragmento de esta obra.

Este volumen se inscribe entre las actividades del Instituto Universitario 
de Investigación en Estudios Medievales y del Siglo de Oro “Miguel de Cervantes” 

y su grupo de investigación GIEMSO.

El libro ha contado con la ayuda de económica de la estructura de investigación EI_HUM6_2019  
de la Universidad de Jaén (coordinada por J. J. Martín Romero).

© de esta edición: Editorial Universidad de Alcalá, 2025. 
Plaza de San Diego, s/n.º • 28801, Alcalá de Henares (España) • Página web: www.uah.es

© de la edición y el estudio introductorio: José Julio Martín Romero

Cubierta: Cuarta parte de Florisel de Niquea (libro II)
© Biblioteca Nacional de España, R/15453, fol. [1]
Diseño de la colección: Elisa Borsari y Emilio Torné

I.S.B.N.: 978-84-10432-29-1   Depósito Legal: M-24356-2025 
I.S.B.N. electrónico: 978-84-10432-88-8

Impresión y encuadernación: Solana e Hijos A.G., S.A.
Impreso en España



A mis sobrinos, con todo mi cariño



INTRODUCCIÓN

Feliciano de Silva decidió poner el broche final al ciclo amadisiano con la Cuarta parte de Florisel 
de Niquea, que se imprimió en las prensas salmantinas de Andrea de Portonariis en 1551, 

apenas unos años antes de que muriera su autor1. De hecho, la segunda edición que conservamos 
(Zaragoza: Pierres de la Floresta, 1568) se realizó ya tras la muerte del mirobrigense. 

El texto iba dirigido a la reina doña María, hija de Carlos V, lo que revela las altas miras de 
su autor. Probablemente conocía la pasión del emperador por los libros de caballerías y no hay 
que descartar un cierto deseo de acercamiento al entorno del soberano2. De hecho, no hay que 
olvidar que María de Austria y su esposo, Maximiliano –también mencionado en la portada–, 
estaban ejerciendo la regencia de los reinos de España mientras Carlos y su hijo Felipe se halla-
ban ausentes precisamente en esos años (de 1548 hasta 1551) en los que se hubo de componer 
el texto3. 

La obra aparecía dividida en dos libros, el segundo de los cuales es el que se edita en este vo-
lumen4. Tanto el contenido como la tipografía marcan la autonomía de cada uno de ellos, pues 

1 Alonso Cortés señala que Silva murió el 24 de junio de 1554 y que cinco días antes, el 19 de junio, había otorgado 
testamento (1933: 392). El libro, que se terminó de imprimir el 15 de diciembre de 1551, hubo de concluirse antes de junio 
de 1550, en que se fecha la aprobación de Juan Vásquez (Cravens 1976: 33; Lucía Megías 2000: 322).

2 En relación a esta obra, Menéndez Pelayo afirmó: «El tono de este libro, dedicado á la reina de Hungría Doña María, 
hija de Carlos V, es más grave y sentencioso que en los anteriores, porque, según dice el autor, así lo demandaba su edad; 
y aun da a entender en el prólogo que quiso aludir a las hazañas del emperador». (1943: I, 412). Por su parte, Izquierdo 
Andreu (2020) defiende que el verdadero dedicatario del texto es Carlos V. Es cierto que dedica buena parte del prólogo 
a alabar a este más que a la dedicataria, de forma que se ve obligado a justificar dicha alabanza como forma de señalar el 
linaje de doña María. Por otra parte, debemos recordar las alusiones al emperador y a su gusto por la literatura caballeresca 
(en especial por el Belianís de Grecia) en la Tercera y cuarta parte de Belianís de Grecia, aparecida cuando ya había muerto el 
soberano: «pero aver agradado tanto a la magestad de Carlos Quinto, invictíssimo emperador y señor nuestro la Primera 
y Segunda Parte, que gustó de oýrla diversas vezes, dio causa a qu‘el auctor, que fue el licenciado Fernández, mi hermano, 
escriviesse también Tercera y Quarta, y a mi ánimo y atrebimiento para la dirixir y presentar a Vuestra Merced, como a quien 
tan justamente pertenece por ser cavallero y letrado tan sublime» (Gallego García 2013: 218). No es de extrañar que Feli-
ciano también buscara cuando menos cierto reconocimiento de su faceta literaria –de la que tan orgulloso se mostraba– por 
parte de las altas esferas imperiales. 

3 La portada de 1551, que muestra el blasón de Carlos V con el toisón de oro, evidencia el deseo de reconocimiento por 
parte de Silva. Para 1568, una vez fallecido, el interés será meramente comercial por parte de los impresores y se empleará 
una portada más frecuente en los libros de caballerías: el caballero jinete. El análisis de la portada de esta edición permitió 
a Lucía Megías identificar dos emisiones, cada una de ellas con un modelo distinto (aunque vinculado) de portada, en con-
creto se trata de las variantes CJ19 y CJ19a del motivo del caballero jinete (Lucía Megías 2000: 181-182).

4 Las denominaciones de «parte» y de «libro» en relación a las dos secciones de la obra no se emplean de manera ho-
mogénea en ninguna de las dos ediciones. Si bien, en la portada (e íncipit) de la primera sección se indica que se trata de la 
«primera parte de la cuarta», en la portada (e íncipit) de la segunda sección se señala que es el «segundo libro», por lo que se 



J O S É  J U L I O  M A R T Í N  R O M E R OX

contaban respectivamente con sendas portadas y colofones (si bien el colofón del segundo cierra 
la obra completa)5. En cuanto al argumento, el propio Silva señaló las diferencias entre ambos 
libros: el primero gira fundamentalmente alrededor del gran enfrentamiento entre los héroes y 
sus antagonistas, de manera que concluye con el final de esta guerra: «Y de la suerte que avéis 
oído las grandes y crueles guerras de nuestros tiempos fueron fenecidas con tan glorioso remate 
y honra de la casa griega» (fol. 164v)6; así, se cierra el gran episodio bélico de la obra. Por su 
parte, el segundo libro está claramente orientado hacia lo sentimental, pues la línea argumental 
básica es la que gira alrededor de las relaciones amorosas entre Rogel de Grecia y Arquisidea, 
como se indica ya desde el frontiscipio7. Incluso el propio autor lo señala de la siguiente manera 
al inicio del segundo libro:

Aviéndome ya detenido la gloriosa espada de Marte en la execución de las hazañas de la casa 
griega en el valor de sus emperadores y príncipes, celebradas y adornadas con la universal sangre 
derramada por el glorioso linage de Bretaña, los gloriosos fuegos de Venus con el mayor rigor de 
sus crueles flechas para atravesar las almas y coraçones que las primeras guerras para despedaçar 
los cuerpos mortales fueron me piden bolver la mano con la pluma […] (cap. i, fol. 2r)

Es cierto que también aquí aparecen diversos lances bélicos, pero la trama que confiere uni-
dad a este segundo libro es la que desemboca en el matrimonio de los protagonistas. La boda 
concluye prácticamente la obra, si bien Silva decidió incorporar una serie de aventuras posterio-
res que, por una parte, alargaban el texto de manera que ofrecía un número de folios parecido 
al del primer libro y, por otra, lograba ofrecer una especie de epílogo en el que los recuerdos 
constantes de todo el ciclo emocionarían a los lectores que a lo largo de las décadas habían dis-
frutado y sufrido con los personajes amadisianos. Al mismo tiempo, en ese epílogo Silva decidió 
cerrar con una aventura mágica las heridas de amor de algunas de las damas abandonadas o 
rechazadas por los héroes en las otras partes del ciclo, rematando así estas tramas sentimentales 
(Martín Romero 2010b). 

Feliciano de Silva y el ciclo amadisiano

El ciclo amadisiano es sin duda el más importante del género de los libros de caballerías. La 
primera entrega, la reescritura de Amadís de Gaula de Garci Rodríguez de Montalvo, es también 
el paradigma ineludible del género8. Como sucedería también con otros ciclos –y obras ajenas 

ha decidido seguir esta denominación. Además, el colofón de la primera sección lo denomina también libro, haciendo caso 
omiso de lo indicado en la portada. En las dos ediciones en los encabezados de página de la segunda se indica erróneamente 
«La segunda parte» (vuelto), «de Don Florisel de Niquea» (recto), –en la primera sección se utiliza «La cuarta parte» (verso), 
«de don Florisel de Niquea» (recto)–, hecho que se explica por cuestiones propias del trabajo del cajista. 

5 También en la segunda edición cada uno de los libros cuenta con portada propia.
6 El primer libro de la Cuarta parte de Florisel de Niquea está siendo editado y estudiado como tesis doctoral por María de 

la Estrella Roldán Torres, que ofreció una transcripción de la obra en su trabajo de fin de máster en la Universidad de Jaén 
(Roldán Torres 2023). La obra cuenta asimismo con una guía de lectura (Villaverde Embid 2002). El segundo libro también 
cuenta con guía de lectura (Martín Romero 2005).

7 «Libro segundo […] en que trata principalmente de los amores del príncipe don Rogel y de la muy hermosa Arqui-
sidea» (fol. 1r).

8 La edición de referencia es la de Cacho Blecua (Rodríguez de Montalvo 1987). Por su parte, Sainz de la Maza editó las 
Sergas de Esplandián (Rodríguez de Montalvo 2002).



I N T R O D U C C I Ó N XI

al género caballeresco–, distintos autores propondrán continuaciones diferentes, que suponen 
desarrollos narrativos alternativos. Desde el estudio de Sales Dasí (2002) se tiende a hablar de 
continuaciones ortodoxas (las que compuso Feliciano de Silva) y heterodoxas (las que se deben 
a otros autores)9. 

Como es sabido, el primer autor que decidió continuar las aventuras amadisianas tras Garci 
Rodríguez de Montalvo no fue Silva, sino Páez de Ribera con su Florisando (1510), cuyo final 
clausuraba definitivamente –al menos eso pretendía– las aventuras de estos héroes. Hemos de 
ser conscientes de que durante unos años el ciclo se presentaba así como cerrado y concluido. 
El sexto libro de Ribera remataba las aventuras inacabadas, confería una nueva orientación 
ideológica y quería cerrar la puerta a posibles continuaciones, no en vano al final de Florisando 
se propone el cese de toda andadura caballeresca10. 

Sin embargo, en 1514 aparece una obra anónima –cuya autoría asumiría posteriormente 
Feliciano de Silva–, Lisuarte de Grecia, que no sólo no continuaba el libro de Páez, sino que lo 
rechazaba de plano ofreciendo una línea argumental alternativa. Lisuarte de Grecia retoma los 
hechos de las Sergas de Esplandián y critica de forma explícita la obra de Páez11. Este Lisuarte 
gozó de mucho más éxito que Florisando. No obstante, en 1526, nada menos que doce años 
después de este Lisuarte de Grecia, aparece una continuación con idéntico título, obra de Juan 
Díaz, que seguía el libro de Páez y no el texto de 1514. No debe ser considerado casual que 
Díaz decidiera titular su obra de la misma manera que la anterior (aunque considerándola octa-
vo y no séptimo libro de la serie), pues todo indica que se proponía sustituir el texto homónimo 
y restaurar la línea ideológica de Ribera. 

Hubieron de pasar cuatro años, hasta 1530, para que Feliciano de Silva se decidiera a publi-
car su propia continuación, Amadís de Grecia, en la que además asumía la autoría del Lisuarte de 
Grecia de 1514 y atacaba de plano la obra de Díaz de 152612. La aparición de Amadís de Grecia 
supuso un verdadero punto de inflexión en el género de los libros de caballerías, género que en 
ese momento ya contaba con un buen número de títulos, entre los que destacaban los de otro 
ciclo, el palmeriniano, así como obras independientes e incluso textos que procedían de otras 
tradiciones13. 

Es necesario repasar ese proceso, desde la aparición de Florisando en 1510 hasta la de Amadís 
de Grecia, nada menos que veinte años después. A partir de esta última, la batalla entre las dos 
líneas argumentales estaba claramente definida en favor de Feliciano. Si su Lisuarte de Grecia 
(1514) gustó mucho más que la obra de Páez (a juzgar por su éxito editorial), la obra homónima 
de Juan Díaz (1526) apenas tuvo nada que hacer frente a la capacidad imaginativa de Silva, que 
supo comprender mejor los gustos del público, ávidos de maravilla y erotismo. A ello tampoco 
ayudaba que Díaz hubiera decidido acabar con la vida de Amadís de Gaula y ofrecer una visión, 
si cabe, mucho más religiosa que la de Páez de Ribera.

9 Por su parte, Martín Lalanda (2002) ofrece un repaso a lo que él denomina ciclo de Florisel de Niquea, esto es, la 
producción amadisiana de Silva desde 1532 hasta 1551, en cuyos títulos aparece explícito el nombre de este héroe. 

10 García Ruiz ha editado modernamente Florisando (Páez de Ribera 2018); esta investigadora también ha dedicado 
numerosos estudios al texto (2010, 2012a, 2012b, 2012c, 2017 y 2022). 

11 De hecho, se desvía del rechazo a la aventura bretona por parte de Montalvo al reivindicar la figura de Amadís de 
Gaula, como han estudiado Sainz de la Maza (1991-1992) y Cravens (2000). Contamos con la edición de este Lisuarte de 
Grecia realizada por Sales Dasí (Silva, 2002).

12 Contamos con la edición de Amadís de Grecia realizada por Bueno Serrano y Laspuertas Sarvisé (Silva 2004).
13 Seguramente con el deseo de aprovechar el éxito de este tipo de obras se habían promovido traducciones de textos 

como Tirante el Blanco, Renaldos de Montalbán o Espejo de caballerías.



J O S É  J U L I O  M A R T Í N  R O M E R OXII

A partir de ahí el ciclo amadisiano fue creciendo únicamente en la línea argumental de Silva, 
que se quiso erigir como el único autorizado para contar las aventuras de estos héroes. Así, en 
1532, esto es, apenas dos años después de Amadís de Grecia, apareció Florisel de Niquea (partes I 
y II), seguido en 1535 por la Tercera parte de Florisel de Niquea, en los que Silva intensificó todas 
las novedades que había incorporado en su Amadís de Grecia14. De esa manera, durante varios 
años Silva fue el mayor continuador del ciclo amadisiano y sin duda el que mayor éxito alcan-
zó. Por ello tras Díaz solamente otro autor, Pedro de Luján, se atrevió a ofrecer una entrega 
amadisiana, Silves de la Selva (1546)15; obsérvese que apareció casi trece años después del último 
texto amadisiano de Silva; además, esta vez sí se continuaban los textos de Feliciano, no la línea 
abierta por Páez (y seguida por Díaz). La aparición de Silves de la Selva pudo ser el revulsivo que 
hizo que Silva ofreciera su propia continuación. Casi veinte años habían pasado desde que había 
publicado su última entrega del ciclo y sólo cinco años después de que Pedro de Luján publi-
cara su obra. De hecho, la segunda edición de Silves de 1549 (realizada por el propio autor) se 
encuentra tan cercana a la impresión de la última entrega de Silva que hace pensar que fue esta 
edición de Luján la que terminó de convencer al mirobrigense a componer su texto. 

Esta última entrega, la Cuarta parte de Florisel de Niquea (1551), fue el texto con el que 
Feliciano decidió clausurar de forma definitiva el ciclo. No sabemos si era consciente de que 
iba a morir apenas unos años después, pero ciertamente se puede considerar esta obra como su 
testamento literario, el texto en el que volcó todas sus habilidades narrativas y al que incorporó 
elementos tan diversos como diálogos y tratados didácticos, seguramente movido por el deseo 
de ser recordado por este libro. 

Es interesante tener en cuenta todos estos tramos temporales, porque no sólo nos ayudará 
a comprender mejor cómo Feliciano de Silva se enfrentó a su labor de continuador del ciclo 
amadisiano, sino que también arroja luz sobre el proceso de configuración de un género tan 
heterogéneo como el de los libros de caballerías. Sin duda el ciclo de Amadís de Gaula es el pilar 
fundamental de este tipo de obras, y los diferentes textos que lo configuran –de cinco autores 
distintos– iluminan las diferentes propuestas y la marcada diversidad que existe tanto en este 
ciclo como en todo el género16. 

El estilo de Feliciano de Silva

La opinión sobre el estilo de Feliciano de Silva vertida en el Quijote ha pesado en exceso en 
parte de la crítica, que ha tendido a rechazar ciertos supuestos excesos y a obviar que el rechazo 
quijotesco se puede explicar por un cambio de época; no hay que olvidar que Cervantes nació 
apenas unos años antes de que muriera Silva. La comparación entre estos autores ha de tener en 
cuenta necesariamente esa amplia distancia cronológica. 

14 Florisel de Niquea I y II ha sido editado por Pellegrino, con prefacio de Bognolo y revisión de Coduras Bruna (Silva 
2015); por su parte, Martín Lalanda ha editado la Tercera parte de Florisel de Niquea (Silva 1999).

15 Ha sido editado recientemente por Giada Blasut (Luján 2024), que le he dedicado su tesis doctoral (Blasut 2023a), 
así como diversos estudios (2021; 2023b). También ha sido objeto de la tesis de Romero Tabares (1991) y de varios estudios 
de esta investigadora (1998, 1999, 2002 y 2004).

16 La relevancia de la narrativa de Silva se evidencia en su éxito internacional. Para su éxito en Italia resulta imprescin-
dible Bognolo, Cara y Neri (2013) y, para su difusión en Portugal, Vargas Díaz-Toledo (2010 y 2012).



I N T R O D U C C I Ó N XIII

A partir de los comentarios de la novela cervantina se ha tendido a imaginar erróneamente 
un estilo homogéneo de los libros de caballerías, que mezclaba elementos como la «fabla anti-
gua», el estilo cultista y el políptoton heredado de la poesía cancioneril. Ello ha impedido un 
estudio detallado de la evolución estilística de estos libros, evolución lógica en un género que 
parte de una reescritura cuatrocentista y llega hasta bien entrado el siglo xvii. De hecho, el 
análisis de la prosa de Feliciano de Silva revela diferencias estilísticas significativas a lo largo de 
su producción caballeresca. 

El estilo tradicionalmente considerado propio de Feliciano es el que encontramos a partir 
de Amadís de Grecia (1530); ha sido estudiado por Bueno Serrano y Laspuertas Sarvisé, que 
aluden a su sintaxis latinizante, definida por los «ablativos absolutos, gerundivos, acusativos de 
relación, oraciones de infinitivo con sujeto en nominativo, y conjunciones pleonásticas» (2004: 
XLIX). También mencionan los «tópicos de la poesía de cancioneros» y citan las exclamaciones, 
las metáforas, las antítesis, los oxímoros, el políptoton, las enumeraciones, las comparaciones, 
los paralelismos, las dilogías, las «estructuras simétricas» y las «frases simétricas que se oponen» 
(2004: L). Pero estas investigadoras acertadamente no olvidaron señalar la heterogeneidad es-
tilística al aludir a un ocasional estilo más simple (2004: XLIX).

Por mi parte, me gustaría señalar ciertos antecedentes de estos rasgos, por un lado, y, por 
otro, determinar los diversos modelos estilísticos que conviven en los libros de caballerías de 
este autor. 

Antes de la aparición de Amadís de Grecia, encontramos algunas obras caballerescas con 
ciertos cambios estilísticos que se constatarán en los textos de Silva desde 1530. Uno de esos 
textos, Espejo de caballerías (1525) –libro de materia carolingia pero imbuido de carácter artú-
rico que explica su inclusión en el género de los libros de caballerías– ofrecía un estilo literario 
novedoso, en el que la suavidad sintáctica de la prosa renacentista se abría paso de forma clara. 
También hay que señalar las propuestas estilísticas de Polindo (1526), cuya prosa se adorna con 
numerosos juegos cancioneriles y no pocos alambicados amaneceres mitológicos, que preludian 
los que encontraremos –entre otros– en Feliciano:

Polindo Amadís de Grecia

Como cuando el carro de Fevo, con su mucho res-
plandor, calientava entramos cuernos del Toro y el 
Alva corriendo venía con su lado e tierno rostro, au-
mentado la tenebrosa escuridad y encubriendo las 
lluviosas estrellas […]. (Polindo, 20)

Al tiempo que ya la bozina del exe de las celestiales 
ruedas avía tocado la dozena haz del repartimiento 
noturno, […]. Ya el mensajero de la resplandecien-
te luz avía passado y la clara luminaria del día co-
mençava a descubrir su resplandeciente gesto, em-
biando Febo sus resplandecientes rayos […]. (Silva 
2004: 493)

Asimismo, también en Polindo encontramos el léxico y la tendencia a la bimembración pro-
pios de la literatura sentimental, que será muy frecuente en ciertos fragmentos de Silva:

Señora, si tanta sobra para de mi mal quexarme como es vuestra estremada fermosura yo posse-
yesse, no menos discreto que de ti, señora, quexoso me hallaría. No al desconcierto de mis razo-
nes, mas a la fe de mis lágrimas mira. Las cuales por testigo de las ansias que mi coraçón padece 
te doy, pidiendo el remed<l>[i]o que mi dolor busca e mi coraçón desea. Mira, señora, que las 
lágrimas te demuestran mis sospiros. Los cuales manifiestan el manso defender mío e el rezio 
combatir tuyo. Los cuales son más para derrocar que para fortalecer mi bivir. Por lo cual, como 



J O S É  J U L I O  M A R T Í N  R O M E R OXIV

aquél que otro señor no tiene, sublimada merced le demando: que pues mi vista de tu presencia 
tanto está apartada, con las saludables cartas me vesite tu potencia. (Polindo, 96)

Es cierto que Silva lo superará en complejidad en su texto de 1530, pero ya en Polindo en-
contramos el eco de lo cancioneril y la ficción sentimental, que tanto desarrollo tendrá a partir 
de Amadís de Grecia, así como el uso de un lenguaje latinizante; este lenguaje cultista entronca 
con textos de Juan de Mena y, como se ha señalado, también se detecta en la obra de Feliciano. 
Por otra parte, el autor de Polindo incluyó descripciones de la naturaleza que lo acercaban al 
Espejo de caballerías (1525) y a algunos escenarios bucólicos que aparecerían posteriormente en 
Amadís de Grecia17. 

Esas innovaciones estilísticas –tanto las descripciones italianizantes de Espejo de caballerías 
como las complejidades estilísticas más castellanas de Polindo– son las que encontramos tam-
bién en Amadís de Grecia de Silva, un estilo que supuso un cambio evidente frente a su texto 
anterior (cuya prosa era mucho más cercana a la amadisiana). Al mismo tiempo, Silva incorporó 
elementos pastoriles que se convertirán desde ese momento en una posibilidad más de la narra-
tiva caballeresca adelantándose a los libros de pastores (Cravens 1976; Martín Romero 2009b; 
Bueno Serrano 2009-2010). 

Como se ha visto, Feliciano de Silva contaba con modelos también entre los libros de caba-
llerías previos. Estos textos, al igual que los textos de Silva que siguieron esa estela, revelan a su 
vez otros modelos: por un lado, el estilo cultista con latinismos, tanto léxicos como sintácticos, 
que recuerdan tanto al verso de Juan de Mena como a su producción prosística; por otro lado, 
la ficción sentimental, con sus textos argumentativos y tendencia a la bimembración sintácti-
ca también dejaron su huella, de ahí la importancia del zeugma, que tantas veces oscurece el 
sentido de la oración (no siempre es fácil identificar qué elemento se ha elidido); por último, el 
rasgo más reconocido (gracias a la cita cervantina), es la adnominatio o políptoton, esa tendencia 
a emplear términos con la misma raíz, rasgo propio de la poesía cancioneril de los siglos xv y 
xvi, como se evidencia en las composiciones de Jorge Manrique y en la poesía amorosa en arte 
menor de Juan de Mena18. 

A lo largo de sus obras se constata la convivencia de estilos, desde la sintaxis más sencilla 
en los momentos puramente narrativos, a las complejidades y cultismos de algunas unidades, 
como los amaneceres mitológicos, pero también ciertas descripciones de la naturaleza (realiza-
das con todos los recursos de la prosa latinizante), pasando por los juegos de palabras cancione-
riles en determinados parlamentos y, especialmente, las epístolas incluidas en sus textos. 

Con toda esta variedad Feliciano de Silva mostró orgullosamente su magisterio en el arte 
literaria. De hecho, las críticas que recibió no impidieron que el regidor de Ciudad Rodrigo se 
sintiera profundamente satisfecho de su escritura. Es más, él mismo señala su prosa como una 
de las más notables diferencias entre su texto y el Silves de la Selva, cuya escritura era abierta-
mente distinta: 

17 Con respecto a los jardines en los libros de caballerías, Aguilar Perdomo 2010, sobre este tema en el ciclo amadisiano, 
Aguilar Perdomo 2017; y en relación a la sensibilidad sobre la naturaleza y los jardines en la época de los Austria, Aguilar 
Perdomo 2022. 

18 Juan de Mena no fue admirado únicamente por su monumental Laberinto de Fortuna, paradigma de la poesía en arte 
mayor castellano, sino también por su faceta de autor de poesía amorosa en arte menor, en la que desplegó toda su maestría 
en los adornos retóricos propios de este tipo de obras. 



I N T R O D U C C I Ó N XV

Y esta es la verdadera istoria d’estos príncipes y otra que parecerá tractar de la mesma istoria 
bien parece que fue más escripta por afición que por información de las verdaderas istorias d’es-
tos príncipes. […] Y, allende de todas estas y otras muchas razones que claramente de la tercera 
parte se sacan, que por prolixidad no escrivo, y principalmente se muestra a quien lo quisiere 
mirar por el estilo y frasis de Galersis, que tan gran istoria escrivió, es muy diferente de la istoria 
que se llama Don Silves de la Selva, según que toda esta istoria lo mostrará al que lo huviere leído 
o tuviere conocimiento d’estilos y frasis de escrevir (cap. xcix, fol. 197v)

Me parece ciertamente significativa esta explicación, ya que no se limita al rechazo –cons-
tante en Silva– a toda continuación amadisiana que no hubiera compuesto él mismo. En las 
palabras que dedica al lector al inicio del primer libro de la obra, Feliciano justifica que no quiso 
seguir un estilo cronístico: «no seguí en el frasis de escrevir mero estilo de historiador para 
hazer la historia más levantada en estilo» (Al lector, A4v)19. Este autor no quería componer 
siguiendo el estilo propio de su época sino que su prosa formara parte de ese viaje del lector a 
un mundo glorioso. Al hablar del estilo de Galersis se refiere a esa creación propia, de forma que 
sus palabras revelan –además de su orgullo como escritor– su objetivo fundamental: ofrecer un 
texto cargado de exotismo en el que también la escritura formara parte de la construcción de 
ese pasado fabuloso que estaba reflejando en sus obras. El estilo no podía ser el esperable de su 
momento histórico, sino que debía estar teñido de cierta extravagancia que llevara al lector a un 
mundo repleto de glorias y fantasías, un mundo abiertamente diferente del que le había tocado 
vivir. No todos fueron capaces de entender esa propuesta, ni aún en su época, como atestigua 
la parodia de su estilo en la «Carta de don Diego de Mendoza en nombre de Marco Aurelio a 
Feliciano de Silva» por parte de Diego Hurtado de Mendoza:

Marco Aurelio, oriundo de los ensalzados montes que sus siete cabezas sobre las altas cumbres 
de la redondez del universo con mayor acrecentamiento y grandeza de sus profundas mares, 
para que con ella sus fuerzas a los inmortales scitas, getas y colorados etiopes con doblada al-
quimia de sus militares guerreros el resonante eco de sus hazañas se extienda; a ti, el caballero 
Feliciano de Silva, domador de las inmortales palabras, acrecentador de la castellana lengua, 
para que con sus riquezas y mercaderías los retazos de sus añadiduras y menudos trapos con 
diversas colores y remiendos, como calcetero, la inmortal bragueta de que las defectuosas carnes 
carecen henchida sea, desea salud, para que con ella el número de tus nunca acabadas obras se 
acreciente, y risa y aliento a los leyentes para tus inmortales encarecimientos viva. (Hurtado de 
Mendoza 1964b: 229-230). 

Diego Hurtado de Mendoza parodia lo que considera exageraciones, mera hinchazón verbal 
carente de contenido, sin entender verdaderamente los objetivos de Feliciano de Silva: la crea-
ción literaria –al igual que el sayagués– de un lenguaje distinto, con normas propias.

19 En el proemio que sirve de dedicatoria se incide en el estilo elevado: «Va escripta en el estilo que me pareció que se 
devía para ser vista de tan alta y sapientíssima princesa y juntamente mi edad demandava» (Proemio, A4r-v). Justifica ese 
estilo como el más adecuado por la dedicataria —lo que implica que lo considera el más elevado— como por su provecta 
edad. No obstante, parece referirse sobre todo al carácter menos superficial de la obra: «y a esta causa no tiene burlas que 
bien mirado lo puedan ser, más sirven de metáforas para sacar las veras de su historia que para solo servir de la invención 
del cuento» (Proemio, A4r-v). Aquí Silva utiliza estilo en un sentido más amplio que implica también el tono más solemne 
y el contenido menos frívolo.



J O S É  J U L I O  M A R T Í N  R O M E R OXVI

Feliciano de Silva quiere crear un lenguaje no sólo cortesano, sino palaciego y propio de las 
más altas esferas, pero también un lenguaje que retrotraiga (imaginativamente) al lector a ese 
mundo arcaico y fantasioso. Sin duda, Silva consideró este estilo como un rasgo propio y uno de 
sus mayores logros. Las críticas no han tenido en cuenta que el felicianismo extremo está puesto 
casi siempre en boca de personajes (incluyendo a los cronistas fingidos, como Galersis)20. No 
comprender ese valor de lenguaje ficcional es lo que explica el error interpretativo que se lee en 
una parte de los estudios y en algunos autores, como el propio Cervantes. Esa audaz propuesta 
de crear un lenguaje específico para los héroes de sus libros es quizá una de las innovaciones más 
imaginativas del mirobrigense. 

El triunfo del diálogo y la palabra

Esta obra supone el triunfo del estilo directo sobre la narratio; el texto se convierte en el 
reino de la palabra. Los parlamentos en estilo directo adquieren un protagonismo que roba 
páginas a la pura narración y acerca el texto a lo dramático, hecho que en una lectura en voz 
alta ante un público (una lectura colectiva) cobra todo el sentido. Bueno Serrano y Laspuertas 
Sarvisé señalaron que ya en Amadís de Grecia se evidenciaba un «aumento de la extensión de 
las intervenciones orales» (2004: XLIX), así como «elementos dramáticos» (2005: L). Pero esta 
tendencia es todavía más evidente en este segundo libro de la Cuarta parte de Florisel de Niquea, 
en el que la parte narrativa de aventuras pierde protagonismo frente a todos los momentos en 
que escuchamos en estilo directo quejas, conversaciones, reflexiones y todo tipo de diálogos y 
monólogos. Esto determina que haya tantos momentos claramente teatrales en el texto. El 
enorme sentido dramático de Silva, que ya puso de relieve García Álvarez (2015), sin duda 
deriva de las lecciones bien aprendidas de la tradición celestinesca por parte de Silva, pero tam-
poco hay que olvidar ni la ficción sentimental, tan unida a la citada tradición (recordemos la 
Penitencia de amor de Pedro Manuel Jiménez de Urrea) ni los antecedentes caballerescos en los 
que el diálogo se había ensayado con acierto y se fundía con la descriptio y la narratio propias del 
género novelístico tal como lo entendemos hoy día. 

En esas partes dialogadas (o monologadas), Silva despliega todo su caudal retórico, pero 
también sus dotes más humorísticas. Un caso evidente es el momento en que Fraudador de los 
Ardides se dedica a sermonear sobre la dureza de la vida caballeresca. La postura de este extraño 
personaje se mueve entre la figura del antagonista (cuando colabora con otros malos caballeros) 
y la del amigo de los protagonistas (que tienden a verlo casi como un excéntrico al que perdo-
nan sus errores). Su escepticismo se evidencia en su invocación doble para satisfacer a todo el 
mundo: «¡Ó, immortal Dios, con los que sois cristianos! ¡Y Dioses immortales, para los que no 
lo sois!» (cap. xx, fol. 45r). Pero sus palabras ocasionalmente parecen revelar ciertas opinines 
que no son del todo insensatas y que parecen preludiar la visión lúcida de un loco, casi como un 
antecedente del Licenciado Vidriera cervantino, especialmente en sus ideas sobre la dureza de la 
vida caballeresca que expone en el capítulo xx de la obra21. 

20 Es cierto que no siempre es fácil atribuir los amaneceres mitológicos a los cronistas, pero no hay que rechazar de plano 
que Silva también en estos fragmentos retóricos quisiera señalar el origen (ficcionalmente) extranjero del texto. 

21 Sales Dasí (2003) ha analizado este sermón y ha defendido que el personaje es antecedente de la figura de don Quijote 
y, por mi parte, considero que también pudo serlo del personaje de la aludida novela ejemplar. Sales Dasí ha analizado el 



I N T R O D U C C I Ó N XVII

Por otra parte, aventuras amorosas como la de la poma donde los amantes contemplan su 
pasado permite a Silva que ante esa visión sus personajes exploten en exclamaciones y largos 
parlamentos en los que encontramos el felicianismo estilístico más extremo. También se eviden-
cian sus dotes dialécticas cuando se establece un diálogo entre una dama (normalmente aban-
donada o rechazada en el pasado) y el caballero que la dejó, quien, ante la visión de su pasado, 
vuelve a sentir amor por la mujer despechada22. Por otra parte, los numerosos diálogos en boca 
de Arquileo, esto es, Rogel disfrazado de pastor, aventajan en artificio incluso los parlamentos 
de Darinel en obras anteriores, no en vano el caballero es muy superior al pastor, lo que también 
ha de mostrarse en sus dotes retóricas. En definitiva, el estilo directo cobra en este libro una 
importancia inusitada que revela unos determinados intereses literarios de su autor, así como 
su enorme capacidad experimentadora que supone uno de los hitos de la historia de la novela. 

La estructura de la obra

Como se ha dicho, el núcleo narrativo fundamental del libro trata del proceso que desem-
bocará en la boda entre Rogel de Grecia y Arquisidea. La relación, que ya se había iniciado 
previamente, comienza con diversos obstáculos. El mayor de ellos consiste en las maniobras 
del duque de Galístenis para impedir ese enlace, ya que su hija, Sinestasia, está perdidamente 
enamorada de Rogel. El duque no duda en utilizar todos los medios a su alcance para conseguir 
que su hija logre la mano del héroe. 

Las estratagemas del duque se mueven en dos ámbitos geográficos distintos: por un lado, 
remite una carta al Imperio oriental recomendando que Arquisidea no se case y se retire; por 
otro, crea unos prodigios mágicos en Constantinopla con el objetivo de glorificar la belleza de 
su hija (los «cerrados de Sinestasia»). Es interesante comprobar cómo Feliciano de Silva inten-
ta conferir verosimilitud a la actitud de Arquisidea, que inicialmente acepta la propuesta de 
Galístenis a pesar de su amor por Rogel. Al inicio de la obra la dama es testigo de la aventura 
de Finisbel y Finisbela; esta aventura permite a la dama contemplar la cabeza de Finisbel con-
vertida en la del caballero que ama y surgir de su cuello aquellas mujeres a las que este haya 
querido. De esta manera, Arquisidea descubre todos los amores previos de Rogel, tantos que

con cuya vista pareciendo con la vista de tal expectáculo entrar de súpito en agua fría, a quien 
lo mirara bien conociera con la necessidad que con la color su rostro mostró la mayor que el 
coraçón tuvo para ser socorrido de la sangre desamparada del rostro para reparar la multitud de 
las flechas enervoladas de mortales celos que de cada una de las que vía su coraçón fue llagado 
(capítulo i, fol. 3r) 

 
Los celos causan lógicas dudas en la dama, que, al recibir el consejo de Galístenis, considera 

conveniente seguirlo y, por tanto, se retira con el propósito de reflexionar. Silva no ha querido 
rebajar la intensidad del amor que siente, pero ha humanizado a su heroína a fin de que su 

humor en Feliciano de Silva (2005). Herrán Alonso (2003) analiza este personaje en la Tercera parte de Florisel de Niquea, 
comparándolo con las de otros burladores que aparecen en Platir y en Cirongilio de Tracia. 

22 En relación a la dialéctica, el momento donde brilla más es sin duda el debate sobre la figura de la romana Lucrecia.



J O S É  J U L I O  M A R T Í N  R O M E R OXVIII

actitud resultara verosímil23. Sólo las visitas del propio Rogel (a veces disfrazado de pastor bajo 
el nombre de Arquileo) consiguen disipar esas dudas, que desaparecerán cuando conozca la 
propuesta de matrimonio de Sinestasia a don Rogel y sospeche los motivos ocultos de la reco-
mendación de Galístenis. 

De esta manera, cuando todos esos intentos del duque fracasen y se produzca el matrimonio 
entre Rogel y Arquisidea, se cierra este núcleo, que, a su vez, cuenta con numerosos subnúcleos 
narrativos con cierta autonomía, pero vinculados hábilmente con la trama general. En ese mo-
mento la obra podría haber concluido, pero Silva decidió abrir una nueva trama que le permi-
tiera alargar la narración. Este segundo núcleo es mucho menor, pues comienza en el capítulo 
lxxviii de los noventa y ocho que componen este libro; en él el lector verá de nuevo a Amadís, 
Esplandián y otros héroes que apenas habían tenido protagonismo en esta obra cabalgando de 
nuevo en andaduras caballerescas; esto a buen seguro evocaría muchos recuerdos a los hombres 
y mujeres que llevaban décadas leyendo sus aventuras. Este segundo núcleo funciona casi como 
una especie de epílogo que toma el rescate de la reina Gradafilea y Sigislao más cómo excusa 
narrativa que como motivo. Indico que casi parece una excusa, ya que buena parte de ese epílo-
go se dedica a narrar aventuras bien alejadas de lo bélico y sólo una desemboca en la liberación 
de los prisioneros. Aunque la resolución de dicho rescate se narra en detalle, lo cierto es que la 
mayor parte de las páginas de ese epílogo parece centrarse en episodios alejados del mundo de 
las armas, y, como se verá en el apartado siguiente, permite a Silva ofrecer toda una casuística 
de personalidades femeninas. Después del rescate todos los héroes regresan a Constantinopla, 
donde los prodigios mágicos se habían concluido definitivamente. Al final Silva cierra todas las 
líneas argumentales tanto de esta obra como de las anteriores. Los héroes, tras varias bodas y 
algunos reencuentros, regresan a sus respectivos reinos, poniendo fin de esta manera al ciclo 
más importante de entre todos los del género de los libros de caballerías. El esquema narrativo 
general de la obra es el siguiente:

1. �Núcleo principal: Obstáculos para el enlace entre Rogel y Arquisidea: duque Galístenis 
y su hija Sinestasia

	 a. Constantinopla: aventuras en los «cerrados de Sinestasia» 
	 b. Viajes de Rogel a Lumberque para asegurar el matrimonio
		  i. Viaje: Aventura en la ínsola de Artadafa
		  ii. Lumberque: aventuras sentimentales 
		  iii. Constantinopla: aventuras en los cerrados de Sinestasia
		  iv. Viaje: aventura de la ínsola de la Clara Deidad
		  v. Viaje a Constantinopla de Arquisidea y Rogel
		  vi. Constantinopla: llegada y bodas. Prodigios mágicos

23 Ya antes de recibir la carta se había mostrado dispuesta a olvidar su amor por don Rogel a causa de lo que había 
revelado la aventura de Finisbel y Finisbela: «Y con semejantes turbación acabada la aventura se retruxo diziendo sentirse 
mal dispuesta y que la dexassen sola; que, como ansí quedó, començó consigo a hablar diziendo: ‘Bien mereces, ¡ó, Arquisi-
dea!, ser castigada de aver quebrado las leyes de tu estado y hermosura en aver amado a quien con tanta deslealtad te paga 
el verdadero amor que le has tenido. Mas yo seré castigada con lo que he visto y satisfecha con quitar el amor de quien de 
tan alta donzella no lo merece gozar’» (capítulo i, fol. 3r). Aunque también dudaba por la posibilidad de que no fuera don 
Rogel, sino Arquileo (ignorante de que era la misma persona). En cualquier caso, este estado de ánimo es el que justifica 
psicológicamente el cambio de actitud que la lleva a seguir la propuesta del duque Galístenis y no aceptar inicialmente la 
propuesta de matrimonio. 



I N T R O D U C C I Ó N XIX

2. Segundo núcleo: Rescate de la reina Gradafilea y Sigislao
	 a. Diversos héroes salen a rescatarlos
		  i. Amadís de Grecia
		  ii. Amadís de Gaula
		  iii. Galaor
		  iv. Lisuarte de Grecia
		  v. Florisel de Niquea
		  vi. Anastarax
		  vii. Esplandián: Gastel y su hermano*24

		  vii. Zahir
	 b. [aventuras del bosque mágico]
	 c. Batalla de Gastel contra su hermano*

Existen, no obstante, pequeñas unidades más o menos autónomas que aparecen insertas 
en estos grandes bloques y que Feliciano de Silva supo incluir de forma lógica en su narración. 
Ya se ha dicho que Silva no dudó en introducir materiales de distinto tipo, como se verá en el 
apartado siguiente.

La heterogeneidad de elementos

Para cuando publica su Cuarta parte de Florisel de Niquea la habilidad narrativa y la capacidad 
de renovación de Silva resultaban ampliamente reconocidas. Esa tendencia a la experimenta-
ción suponía la incorporación de elementos dispares. El propio autor señaló la heterogeneidad 
de su obra y su finalidad, que no era otra que lograr satisfacer a todo tipo de lectores:

El que leyere siga la historia y dexe conforme a su gusto lo que más le agradare y lo que dexare, 
súfralo con paciencia en pago de lo que yo trabajé para hazer plato a tan diversos gustos como 
ay en los mortales. Y pues es imposible contentar a todos con un manjar pido por merced a 
los que esta obra leyeren que cada uno resciba la parte que sirviere a su gusto y condición y las 
otras dexe para los diferentes gustos del suyo, pues cosa en esta vida tan perfecta y bien escripta 
puede ser que satisfaga a la diversidad de todos los humanos entendimientos. (Al lector, A4v)

Como se ha dicho, el carácter experimentador de Silva se evidencia especialmente a partir de 
su Amadís de Grecia (1530), donde no sólo aparece temática pastoril –que desarrollará enorme-
mente en textos posteriores–, sino también elementos de carácter sentimental. No sorprende 
que Silva incorpore también en la Cuarta parte elementos pastoriles, sucedidos en el valle de 
Lumberque ante Arquisidea, que se convierte en espectadora de algunas bucólicas de carácter 
dramático25. En el prólogo a la infanta María, hija del emperador Carlos –que se lee encabezan-
do el primer libro de esta Cuarta parte– se alude precisamente a la aparición de versos y bucólicas 
en versos tanto italianizantes como «de verso de España», y explica que lo ha hecho «por aver 

24 Los asteriscos [*] indican que se trata de dos episodios vinculados, aunque con cierta autonomía.
25 Las bucólicas de Silva han sido estudiadas fundamentalmente por Cravens (1976), Río Nogueras (2002) y Bueno 

Serrano (2004).



J O S É  J U L I O  M A R T Í N  R O M E R OXX

sabido serles Vuestra Grandeza aficionada» (Río Nogueras 2002: 92)26. En el texto se utiliza el 
verbo «representar» dichas bucólicas, lo que no deja lugar a dudas sobre su aspecto teatral. Es 
más, ese carácter resulta imprescindible para considerarlas como tales, independientemente de 
que sean en verso o en prosa (encontramos ejemplos tanto de un tipo como del otro). De hecho, 
no se refiere así a las múltiples canciones y poemas de amor –aunque en boca de pastores– que 
aparecen aislados –esto es, sin ofrecer un aspecto dramático–. Dichas composiciones a veces se 
cantan después de que haya terminado la pieza teatral. 

En la obra algunas bucólicas son meramente mencionadas; se indica que se representaron, 
pero se hurta el texto de dicha pieza. Esto sucede en los capítulos xxviii, xxxiv, xxxvii y lxii. 
Otras bucólicas sí aparecen desarrolladas, de forma que los lectores pueden sentirse espectado-
res de dichas composiciones; se trata de las de los capítulos xxxvii y lii, en verso y prosa res-
pectivamente. Estas bucólicas suponen un reflejo de teatro ficcionalizado, esto es, de un plano 
de ficción –el teatral– que se subsume en la ficción narrativa. Cabe pensar que estas bucólicas 
pudieron servir de fuente –junto a la tradición enciniana– a la representación protagonizada por 
actores con disfraz pastoril que se lee en Selva de aventuras (1565), de Jerónimo de Contreras27. 

Como afirma Río Nogueras: «Todos los datos nos hablan, en definitiva, de una manera de 
ejecutar estudiada, muy en la línea de lo que se ha dado en llamar la práctica escénica corte-
sana, con anclajes en lo temático y formal de clara tradición enciniana» (Río Nogueras 2002: 
98). La impronta garcilasiana también resulta evidente en estas piezas, pero con ellas Feliciano 
de Silva quiere incidir sobre todo en el carácter eminentemente griego, no en vano menciona 
explícitamente a Teócrito:

después que una pieza huvo tañido y cantado los cantares de la bucólica de Teóclito en la muerte 
del pastor Danes en el consuelo que Venus le hizo antes de su muerte, dexó de tañer y cantar 
[…] (cap. xxxiv, fol. 71v)

Y, después que fue de noche, con hachas en blandones de plata a la lumbre d’ellas entraron 
pastores que con gran gracia al natural representaron bucólicas de Teócrito en lengua griega, de 
que la emperatriz mucho holgó, como quien les era muy aficionada […]. (cap. lxi, fol. 127v)

La alusión a este poeta y a la lengua en que escribió condice con la imagen que se ofrece 
de Constantinopla como centro del Imperio griego y con el idioma que el héroe ficticio debía 
hablar28. 

Pero los elementos pastoriles no se limitan a esas bucólicas lírico-dramáticas, sino que tam-
bién se observa en la inclusión de episodios con cierta autonomía, como el del pastor Febeo y la 
pastora Acárides (cap. xxxvii). Dicho episodio narra cómo este pastor decide enfrentarse a todo 
aquel que contradiga que su pastora es la más hermosa. Se trata de una especie de reflejo de 
las actitudes propias del caballero, pero aquí el enfrentamiento bélico se hace en calzas y jubón 

26 La aparición de las numerosas composiciones poéticas se explica por su deseo de ofrecer variedad a sus lectores y 
revela su orgullo como poeta: «va mezclada de algunas bucólicas en prosa y en verso de España, y assí mismo de sonetos y 
epigramas, y alguna elegía al modo de verso italiano» (Al lector, A4v).

27 A su vez, esta bucólica de la Selva de aventuras fue copiada de forma casi literal por Esteban Corbera en su Febo el 
troyano. 

28 Curiosamente, en otras ocasiones se cita a Virgilio, autor que se puede considerar como el paradigma latino de este 
tipo de literatura, pero no en relación a sus églogas. La tradición clásica en Feliciano de Silva ha sido estudiada por Pomer 
Monferrer y Sales Dasí (2005). 



I N T R O D U C C I Ó N XXI

siguiendo las normas de lucha pastoril: «yo lo defenderé a tres caídas con las condiciones que 
tengo dichas a todos los pastores y otras cualesquier personas; y el que me derrocare á de ganar 
de mí que me llame yo de aí en adelante vencido del que me derrocare» (fol. 77v). La historia 
concluye de forma trágica, pues el desventurado pastor tiene la desgracia de enfrentarse al 
pastor Arquileo –esto es, don Rogel de Grecia en disfraz pastoril–, contra el que no tiene nada 
que hacer. La lucha se describe en detalle, con indicación de cada movimiento, de cada caída 
y de cada treta. El héroe, incapaz de soportar que nadie defienda la hermosura de otra que no 
sea su señora Arquisidea, acaba con la vida de Febeo. Ante esta desgracia, su amada Acárides 
muere súbitamente29. Esta narración supone una especie de interludio narrativo que sirve de 
contrapunto a la serenidad pastoril de las bucólicas y es uno de los primeros ejemplos en los que 
aparece la violencia en el mundo pastoril. 

Otro de los episodios que presentan cierta unidad y autonomía narrativa es la historia de 
don Gastel y la linda Gazilea que se lee al final de la obra; se trata de un núcleo narrativo 
ciertamente cercano a la ficción sentimental, a la que Silva había acudido en otras partes del 
ciclo30. En él Silva se pliega a ciertas pautas compositivas propias del género sentimental. Se 
trata de un amor trágico a causa de los celos de un amante rechazado que ha encarcelado a los 
dos enamorados, con largos parlamentos que suponen un análisis del sentimiento amoroso. La 
historia que ha desembocado en su prisión –narrada por una doncella a Esplandián– recuerda a 
los argumentos que aparecen en obras sentimentales (aunque no hay que olvidar el antecedente 
de La Celestina) con el objetivo de que los lectores comprendieran el contexto de los parlamen-
tos en estilo directo:

cerca de aquí ay una hermosa villa de la cual es señor un conde llamado el conde de Timbrano, 
porque la villa se llama Timbra. Este conde amava demasiadamente una cormana suya muy 
hermosa, de la cual nunca pudo alcançar a ser amado, antes ella muy pagada de un hermano del 
conde llamado don Gastel de Castilvín, a quien el conde mucho amava, puesto caso que siempre 
le encubrió cómo amasse a la donzella, que la linda Gazilea avía nombre […]. Y la fortuna, que 
las cosas acarrea como a ella le plaze, fue tal que a los dos amantes hizo que el conde estuviesse 
en parte de suerte que oyesse todo lo que passado avía; que, como lo oyó, como cosa sandia 
no pudiendo sufrir tal disfavor de amor, comiença a grandes bozes a llamar a sus cavalleros; y, 
venidos, mandó prender a su hermano y cormana, y presos mandó ponellos a buen recaudo. 
(cap. xc, fols. 180v-181r)

De hecho Esplandián decide no liberar inmediatamente a los encarcelados amantes, sino 
espiarlos. Esto permite a Silva introducir extensos parlamentos propios de la ficción sentimen-
tal en los que se evidencian todas sus dotes retóricas. De esta manera, Feliciano ofrece amplios 
fragmentos en boca tanto de la amada y de su amado, como del amante despechado (recorde-
mos, el hermano del hombre correspondido). Se trata de diálogos ciertamente menos teatrales y 
ágiles que los que pueblan las páginas de la obra; como se ha dicho, recuerdan a los de la ficción 

29 «Mas ansí fue que la pastora Acárides recibió tanto pesar con ver ansí de presto muerto a Febeo que la súpita altera-
ción le suspendió el movimiento del pulmón para hazer socorro del coraçón, del cual aire desamparado el calor <nataral> 
[natural], junto con el sobrenatural del amor, la <privacion> [privaron] de la vida cayendo muerta en el verde prado» 
(fol. 82v).

30 Por su parte, Brandenberger (2003) ha analizado los episodios sentimentales que aparecen en Amadís de Grecia y la 
Tercera parte de Florisel de Niquea. 



J O S É  J U L I O  M A R T Í N  R O M E R OXXII

sentimental de principios del xvi –como la Penitencia de amor (1514) de Pedro Manuel Jiménez 
de Urrea– o anterior, la del siglo xv que Silva pudo conocer en las impresiones de su época. 

No deja de resultar significativo que Silva rompiera con la lógica caballeresca, esto es, que 
el héroe no liberara inmediatamente a los encarcelados. El hecho de que Esplandián decida 
espiar esos parlamentos sólo se explica por el deseo de introducirlos y ofrecer mayor variedad 
de elementos en este libro de caballerías. Sólo después Esplandián ordenará al conde Timbrano 
liberar a sus presos31. 

Pero además Silva quiso incorporar en su última obra algunos episodios de carácter doc-
trinal. En sus palabras al lector, al inicio del primer libro, Silva se acoge a un cierto carácter 
didáctico y ejemplar, en relación a) a la fortaleza, b) a la limpieza en los amores y c) a la con-
versación cortesana:

Quiero que sepa el que este libro leyere que mi intención de escrevillo principalmente fue para 
que con la dulçura de las burlas se tome la erudición para las veras que d’ella sale, porque po-
cas cosas pueden acaescer donde no se saquen d’esta obra grandes avisos en todas las virtudes, 
especialmente en actos de fortaleza y de limpios y castos amores, como se permiten en las casas 
de los reyes, entre las damas y cavalleros, ordenados a toda honestidad, por vía de casamientos 
y conversaciones para se hacer avisados, polidos y de buena conversación en las cosas de palacio. 
(Al lector, A4v)

Aunque puedan sorprender estas palabras, especialmente su defensa de la limpieza en los 
amores –los lectores seguirán encontrando en la Cuarta parte situaciones nada ejemplares–, lo 
cierto es que no son pocos los momentos en que sí se ofrecen avisos sobre los peligros de estos 
devaneos. Además, introdujo un tratado de educación femenina denominado Ornato de princesas 
(capítulos xlii y xliv), así como un debate sobre la figura de Lucrecia (capítulo lxxi) (Martín 
Romero 2007 y 2010a). Estos fragmentos pedagógicos se acercan a algunos textos de Antonio 
de Guevara, figura con la que comparte el deseo de reconocimiento. Recordemos la «Carta del 
Bachiller de Arcadia», de Diego Hurtado de Mendoza, que hablaba de ambos32. No puede des-
cartarse que hubiera leído los textos de este que trataban sobre la educación femenina. 

El debate sobre la figura de la casta Lucrecia permitió a Silva revelar sus dotes dialécticas, 
pues se ve obligado a defender dos posturas opuestas en relación a la valoración de la romana. 
Por cierto, no indica qué opción le parece la correcta, pues no da por vencedora a ninguna de 
las contendientes dialécticas, sino que hurta su opinión para que todo lector –pensara lo que 
pensara– pudiera sentirse identificado: «no quiso hazer declaración, aunque dize Galersis que 
los que fueren sabios bien conocerán la justicia del diálogo conforme a como a él la reina Sidonia 
en secreto lo dixo, mandándole que no lo escriviesse» (cap. lxxi, fol. 146v).

31 El conde Timbrano acata la orden de su emperador, pero propone una lucha contra su propio hermano, que se narrará 
en episodios posteriores, prácticamente al final de la obra, lucha en la que resultará derrotado, tras lo cual desesperado se 
suicida. Sin embargo, este final se percibe más bien como un epílogo, ya que la liberación de los amantes se puede entender 
como el final de ese episodio que sigue las pautas del género sentimental. Sobre la pervivencia del género sentimental en la 
Península Ibérica resulta fundamental Brandenberger (2012). 

32 «Veis ahí al Obispo de Mondoñedo que hizo, y no debiera, aquel libro de Menosprecio de corte y alabanza de aldea, que 
no hay perro que llegue a olerle. Veis ahí a Feliciano de Silva, que en toda su vida salió más lejos que de Ciudad Rodrigo a 
Valladolid, criado siempre entre Nereidas y Daraydas, metido en la torre del Universo, a donde estuvo encantado, según 
dice en su libro, diez y ocho años: con todo esto, tuvieron de comer y aun de cenar» (Hurtado de Mendoza 1964a: p. 80). 



I N T R O D U C C I Ó N XXIII

Como puede comprobarse, buena parte de esos materiales heterogéneos están vinculados 
con aspectos dramáticos o presentan una clara tendencia al estilo directo, en los que Silva desa-
rrolla toda su retórica, más variada de lo que la cita cervantina pueda hacer pensar, ya que no 
siempre acude al políptoton de raigambre cancioneril, sino que muestra diversidad de tonos y 
de estilos.

Por otra parte, resulta significativo que Silva optara por estos temas, pues revela una espe-
cial atención por lo femenino que se evidencia en toda la obra. 

El interés por el mundo femenino 

Feliciano de Silva muestra en este libro un evidente interés por el mundo de la mujer. Este 
interés puede entenderse, por un lado, como resultado de la recepción femenina de estas obras, 
que estudió Marín Pina (1991a); pero también, por otro lado, por la curiosidad que despertaría 
este aspecto entre los lectores masculinos. 

Las motivaciones internas y, por tanto, la psicología de las mujeres aparecen reflejadas en 
detalle y logran singularizar cada personaje. De hecho, Silva individualiza a cada dama de su 
texto, por pequeña que sea su aparición, como sucede, por citar tan sólo un par de ejemplos, 
con la que ayuda a Diana a recuperar la montura en el capítulo XV, que muestra una sagacidad 
mayor que la de la esposa de Agesilao –y que la de este mismo–, o la que es rescatada por Flo-
risel en el capítulo xii, con una fresca desenvoltura al preferir la hermosura a la virtud: «Ansí 
Dios me ayude –dixo ella–, que, dándome a escoger, que antes tomasse la hermosura, porque, 
como sabéis, dizen que con ella se encubren sesenta y tantas tachas, con que se encubrirían la 
falta de las virtudes» (cap. xii, fol. 28v).

En el texto se observan ciertas estrategias empleadas por Silva para representar la catego-
ría social de cada mujer33; lo consigue caracterizándolas no sólo por su comportamiento sino 
también mediante su forma de hablar. La espontaneidad expresiva supone un cierto descenso 
social34. De esta manera, las damas de más alta jerarquía utilizarán en público únicamente la re-
tórica cortesana más alambicada, nunca mostrarán de forma abierta sus emociones y huirán de 
exclamaciones e interjecciones que sí utilizan doncellas de categoría inferior. Expresiones como 
«¡assí Dios me ayude!», «¡sancta María, valme!», «¡ay, santa María!» y «¡para sancta María!» se 
hallan ausentes en los diálogos de las emperatrices, reinas y altas damas de la novela, mientras 
que son ampliamente utilizadas por doncellas y damas de menor linaje. De hecho, da la impre-
sión de que cuanto más las utilicen, más baja será su categoría, en tanto que menos empacho 
tienen en mostrar su espontaneidad.

Es cierto que el deseo por parte de Feliciano de singularizar cada personaje femenino es 
parejo al que siente por sus personajes masculinos, ya que la preocupación por los rasgos psi-
cológicos es una de las características que definen su escritura. Pero su interés por lo femenino 
se revela también en otros aspectos. En primer lugar, el hecho de que decidiera incorporar 

33 También el traje y la vestimenta ayuda a la caracterización (para estos asuntos, Flores García 2020), pero me parece 
más significativa la atención de Silva por los rasgos de personalidad.

34 La cortesanía verbal se apoya en la idea de que es necesario envolver la realidad en una cobertura amable, evitando 
que la realidad interna y las emociones resulten transparentes. Todo ha de ser comedido, por lo que la palabra está sujeta a 
normas que eviten la espontaneidad excesiva. El control sobre la palabra no es más que un reflejo del control de las propias 
emociones. Sobre la cortesanía verbal, Martín Romero (2021).



J O S É  J U L I O  M A R T Í N  R O M E R OXXIV

precisamente un tratado de educación femenina, así como un debate sobre la figura de la roma-
na Lucrecia, controvertido modelo de comportamiento para la mujer. Además, hay pequeñas 
reflexiones insertas en los diálogos que toman el carácter de aviso a las doncellas, como esta que 
Florisel dirige a una dama, de la que cito sólo una parte:

en la donzella o dueña, el que quiere combatir los muros de su honestidad nunca los acomete 
por la fortaleza de la virtud, porque sabed que por allí no hallará entrada, sino por la flaqueza 
de la hermosura, que es un alcaide para la honestidad que presto se cohecha de lisonjas, como 
tenga toda la fuerça de las armas de su contrario con la presunción de su hermosura, que no ay 
artillería que más la combata que la liviandad de sus alabanças, que son las armas que dixe que 
da a su contrario para rendirse, lo que es al contrario, si se alaban las virtudes y no la hermosura. 
Y la razón es que la virtud alabada crece y creciendo acrecienta las fuerças en la fortaleza de la 
razón para defender su honestidad. Assí que la difinición d’esto es que las virtudes con alabarse 
crece su fortaleza y la hermosura al revés enflaquece la virtud. Y, por tanto, vuestros servidores 
os alabavan la hermosura y no la <virrud> [virtud]. Y de aquí adelante salteaos d’esto y es que 
no ay mayor enemiga de las mugeres que su hermosura. (cap. xii, fol. 28v)

Pero también considero elocuente la relevancia de la figura de la mujer en el segundo de 
los grandes bloques narrativos, el que toma como pretexto la liberación de la reina Gradafilea. 
Como se ha dicho, en este bloque diversos héroes salen de la corte de Constantinopla con el 
objetivo de rescatar a la reina. Pues bien, durante esas aventuras los caballeros van a encontrarse 
con una serie de damas con perfiles bien distintos: desde la doncella que se mantiene firme ante 
los avances eróticos del hombre, hasta la que sin vergüenza alguna le propone satisfacer sus 
ansias sexuales; de la amada que sufre por amor injustamente por los celos de su amado, a la 
que rechaza el matrimonio para mantener su libertad; de la doncella que está sufriendo por la 
pérdida de un ser querido, a la que se divierte a solas jugando. 

	 La enorme casuística de tipos femeninos que aparecen en este segundo bloque resulta 
especialmente significativa, sobre todo porque muchas de las mujeres van a carecer de un de-
sarrollo narrativo específico, lo que revela que su aparición no se debe a intereses puramente 
argumentales. Varios de esos casos se limitan simplemente a ofrecer un retrato de la dama y de 
su situación psicológica precisa. El núcleo se inicia cuando ocho caballeros parten con el objeti-
vo de liberar a la reina Gradafilea; en su búsqueda del malvado gigante que la ha secuestrado 
varios de ellos van a encontrar doncellas y dueñas con personalidades bien diferenciadas; de esta 
forma, el contraste que se establece entre estas mujeres refuerza aún más su singularidad. 

	 En primer lugar, Amadís de Grecia se encuentra con una dama, Cancilla, que le pro-
pone que vaya a descansar al castillo de su señora. Ya durante el trayecto esta mujer da buena 
muestra de su desvergüenza; esto se evidencia aún más cuando llegan al castillo y su señora le 
confiesa sus deseos por el apuesto caballero; sin demasiados reparos su criada la anima y ejerce 
de mensajera, pero sin éxito. Pues bien, cuando el caballero rechaza esta propuesta amorosa, la 
desvergüenza de estas llega al enfado; en venganza las damas incluso llegan a urdir una treta 
para robarles los caballos a él y a su escudero. Estas dos mujeres muestran su propensión a los 
placeres carnales. De hecho, las palabras de Cancilla parecen coincidir con las opiniones del 
propio Rogel de Grecia en su época más libertina (como se verá en apartado dedicado a este per-
sonaje), pues la dama considera una sandez ser fiel si ello implica no satisfacer los propios deseos 
sexuales: «ansí Dios me salve si es verdad, sandez nunca vi ni hermosura más mal empleada, 



I N T R O D U C C I Ó N XXV

que para donzella o para dueña sobra tanta lealtad, cuanto más para cavallero siendo requerido 
de tan alta donzella» (cap. lxxx, fol. 159r). No es la única ocasión en que lo afirma; un poco 
más adelante insiste en esa idea:

—¿Cómo, señora, –dixo él– tan mal os parece ser leales los cavalleros con sus señoras?
—Ansí Dios me vala –dixo ella–, no me parece mal ser leales, mas paréceme ser sandez y bobe-
ría, si son requeridos, tornarse donzellas, porque nunca tal oí si no es en este linaje de nuestros 
emperadores. Y, si vós soys d’ellos y tenéis tal manera, nunca vi hermosura pintada siendo 
verdadero sino la vuestra, mas no da vuestra discreción testimonio de sandez, como me parece. 
(cap. lxxix, fol. 159r)

Es más, la dama define «hombre de bien» de la siguiente manera: «Saber amar en más de 
un lugar y no estar hecho bestia en una sola parte» (cap. lxxix, fol.159v). Estas palabras en 
boca de una doncella dan buena muestra de su deshonestidad –entendida según los criterios de 
la época–, deshonestidad que desagrada al mismo Amadís de Grecia «maravillado de la poca 
vergüença de su donzella y su señora» (cap. lxxix, fol. 161r); el héroe llega a calificarlas como 
«la más sirvengüença dueña y donzella que nunca vi» (cap. lxxx, fol. 163r). 

El siguiente episodio narrativo está protagonizado por Amadís de Gaula, quien encuentra 
a una dama que sufre por amor, pues su amigo la ha rechazado por celos injustificados. La 
circunstancia de esta dama (Esmerilda) se presenta como la contrapartida femenina de los sufri-
mientos de Amadís cuando repudiado por Oriana adoptó el nombre de Beltenebros. De hecho, 
Silva aprovecha el encuentro para recordar este momento de los textos de Garci Rodríguez de 
Montalvo, probablemente con el fin de despertar la nostalgia de sus lectores. El autor incluye 
los comentarios un tanto jocosos de las damas de compañía de Esmerilda, quienes, ajenas a los 
sufrimientos de amor, se quejan de que la conversación se alargue:

—Señora, que es ya tarde y este cavallero tiene necessidad de descansar y cenar, que para todo 
avrá después tiempo.
La dueña dixo:
—Bien dizen, que él no á comido, pues a estas locas se le haze tarde para hablar en mi remedio. 
Mas, pues que ansí es, vámonos al castillo, que razón es que descanséis y perdonad el trabajo que 
os he dado para mi descanso. (cap. lxxxi, fols. 164v-165r)

El reflejo de la superficialidad de las jóvenes (a las que su señora llama en tono desenfadado 
«locas») y del sufrimiento causado por el verdadero amor parece responder a un deseo conscien-
te de establecer un contraste entre la libertad de amor y la experiencia de quien lo ha sufrido. 

Galaor protagoniza el siguiente episodio; fiel a su personalidad, no pierde el tiempo e inten-
ta seducir a la doncella que lo acompaña. También aquí parece evidente el interés por ofrecer 
un contraste entre diversos comportamientos, ya que mientras esta lo rechaza y demuestra su 
sensatez, poco después otra dama no tiene reparos en entregarse a él. Pues bien, ni una ni otra 
se acercan a la desvergüenza de Cancilla y su señora, porque si una rechaza los avances eróticos 
de Galaor, la otra no toma la iniciativa, sino que es seducida (aunque sin grandes esfuerzos) por 
el caballero. El contraste es todavía más evidente entre la conversación de Amadís de Grecia y 
Cancilla, y el diálogo que se establece entre Galaor y la honesta doncella que lo guía. 

Los dos episodios siguientes son protagonizados respectivamente por Lisuarte de Grecia 
y por Florisel de Niquea; en ambos casos se desarrollan aventuras bélicas; en el primero, se 



J O S É  J U L I O  M A R T Í N  R O M E R OXXVI

encuentran a unas damas, madre e hija de un caballero muerto a traición, que lamentan su 
suerte. Esta aventura terminará con el rescate de la reina Gradafilea, pues los responsables de la 
muerte del caballero son también los del secuestro de la reina. Por su parte, Florisel de Niquea 
liberará a varios cautivos de un barco de piratas. En estos dos episodios, aunque aparecen figu-
ras femeninas, se desarrollan lances de tipo bélico distintos a los anteriores. Sin embargo, en los 
dos últimos episodios el interés por la psicología femenina vuelve a un primer plano, aunque 
en grado diverso. En las aventuras de Anastarax las mujeres aparecen fundamentalmente como 
dialogantes que permiten la introducción de a) conversaciones cortesanas y de b) recuerdos de 
hechos sucedidos en otras partes del ciclo, al que se añade (en el capítulo siguiente) la liberación 
de una doncella a la que unos malos caballeros pretendían forzar; una vez libre de ese peligro la 
doncella se dedica a hablar con Anastarax sobre diversos casos sucedidos a los protagonistas del 
ciclo y tratar diversos aspectos sobre el amor. 

Como he comentado, en el episodio de Esplandián nos encontramos con lo que podemos 
considerar una historia claramente relacionada con la ficción sentimental. La presentación de 
dicha historia corre a cargo de una dama a la que el emperador Esplandián encuentra en su 
trayecto. Pues bien, entre esta dama y el emperador se establece un curioso diálogo en el que 
ella explica su punto de vista sobre el matrimonio, que rechaza de plano en tanto que supone 
perder su libertad. Se trata de una figura femenina que defiende su independencia con gracejo, 
pero con claridad: 

 
—[…] en lo que dezís que por qué no me caso, la razón es porque me parece sandez. 
—¿Por qué causa os parece sandez casaros? –dixo él. 
—Por causa –dixo ella– que no sé quién es libre que se quiere hazer subjecta. Si esta no os parece 
sandez, mostradme vós cómo sea cordura, que yo no lo alcanço. (cap. xc, fol. 181v)

Ella justifica su opinión indicando que la actitud de los hombres cambia una vez se han 
casado, cuando dejan de comportarse con dulzura para actuar como amos de sus esposas. No 
obstante, reconoce que planea casarse cuando sea vieja, lo que sorprende a Esplandián, que le 
hace notar que entonces le costará mucho más trabajo encontrar quien quiera desposarla. La 
respuesta de la dama evidencia un pragmatismo alejado de toda idealización: «como yo soy rica, 
seguro tengo el marido en todo tiempo de lo que en todo tiempo más se busca» (fol. 182r). El 
episodio parece de nuevo contraponer dos actitudes, la de esta mujer pragmática y recelosa del 
amor de los hombres y la de la linda Gazilea, que sufre estoicamente la prisión por no ceder a los 
avances amorosos de un caballero. Gazilea se presenta de esta manera –al igual que su amado– 
como una perfecta amante, mientras que la dama que defiende su libertad, tras contemplar la 
actitud de la enamorada, afirma:

agora veo que tenéis razón en lo que oy me dixistes, que si estuviera sandia de amor, que la tal 
sandez me hiziera parecer cordura casarme, pues por la esperiencia d’estos amantes veo que no 
puede ser mayor cautiverio ni falta de libertad que la que estos tienen. (cap. xci, fol. 183v)

El deseo de libertad se opone, por tanto, al enamoramiento, que es contemplado por esta 
dama como una prisión y como una locura. Se contrapone de esta manera la idealización propia 
de la ficción caballeresca y sentimental al realismo descarnado, no en vano Feliciano de Silva era 
también un buen conocedor de La Celestina.



I N T R O D U C C I Ó N XXVII

Un episodio especialmente ilustrativo del interés de Silva por el mundo femenino es el que 
protagoniza el príncipe Zahir en el capítulo xcv que se califica como «graciosa aventura». Para 
ello, se retoma el motivo de la falsa soledad (Avalle-Arce 1974: 39), que tanta importancia ten-
drá en la literatura pastoril posterior. El caballero llega a un hermoso paraje natural y, siguiendo 
unas voces, descubre a una dama que, sin percatarse de que está siendo observada, habla consigo 
misma. Sin embargo, frente al uso de este motivo en otras modalidades narrativas e incluso en 
otros libros de caballerías, Silva no lo emplea en esta ocasión para presentar una historia deter-
minada o un conflicto que requiera resolución; aquí la dama no sufre ni se lamenta, simplemente 
muestra su faceta más superficial –y, por ello mismo, mucho más humana y realista–; se dedica 
a mirarse en un espejo, hablar de su hermosura y hacer una serie de simplezas que el príncipe 
Zahir observa divertido. Por ejemplo, se echa a reír «de gana», tan sólo porque su amado le ha 
comentado que su carcajada la hace más bella, alaba sus propios dientes, ensaya diversas expre-
siones ante el espejo (mirar de soslayo, con sosiego, sonriendo o con la mano en la mejilla), hace 
«muchas maneras de reverencias» y se dedica a «cantar y bailar» (cap. xciv, fol. 188r). 

Su parlamento refleja el paso de una idea a otra como si se pretendiera reflejar el flujo del 
pensamiento; en este sentido, si bien carece de anacolutos y de repeticiones propios del monó-
logo interior, el pasaje tiene puntos en común con esta técnica narrativa en tanto que representa 
el salto mental de idea en idea. La dama empieza hablando de su belleza, para recordar lo que 
le había dicho su amado sobre su risa; inmediatamente decide echarse a reír sólo por constatar 
ante un espejo lo bella que es; esto le permite ver su dentadura, a la que alaba por su blancura; 
la hermosura de sus dientes la lleva a hablar de su belleza, que considera igual a la de otras 
grandes damas, como Niquea o Timbria; la dama opina que si ella tuviera los mismos adornos 
y trajes que las citadas damas no tendría nada que envidiarles35; su pensamiento pasa de la idea 
de «atavío» de estas damas al suyo, y recuerda las guirnaldas que una amiga suya está haciendo 
para ambas; decide entonces, antes de que esta llegue, probar algunas expresiones y actitudes 
mirándose reflejada en el agua de la fuente; esto le hace recordar el mito de Narciso («¡y cómo 
parece la hermosura en el agua! Agora, por cierto, no me maravillo de aquel que se enamoró en 
la fuente de su propia figura, si tenía tanta hermosura como yo», cap. xcv, fol. 188r); finalmen-
te, decide ensayar algunas reverencias para cuando llegue su amigo. La yuxtaposición de ideas 
viene dada por alguna relación entre ellas, revelando el cuidado con el que Silva ha construido 
este parlamento con el objetivo de ofrecer el mecanismo propio de un flujo de pensamiento. 

El episodio continúa con la llegada de una amiga de esta dama. Somos testigos (al igual 
que el príncipe Zahir) de la conversación entre ambas, una conversación alejada de todo tono 
grave o serio; no se trata de que conozcamos una historia que requiera la intervención de los 
caballeros, sino simplemente de una ventana al mundo secreto de dos mujeres que hablan entre 
ellas sin ser conscientes de que están siendo observadas. Surgen chanzas inocentes y ligeras 
orientadas a hacer reír al lector (al igual que al personaje que las espía). 

35 En este sentido parece recordar el momento en que en La Celestina Elicia considera que Melibea debe su belleza tan 
sólo a sus atavíos: «Melibea, que si algo tiene de hermosura es por buenos atavíos que trae. Poneldos en un palo, también 
dirés que es gentil. ¡Por mi vida, que no lo digo por alabarme, mas creo que soy tan hermosa como vuestra Melibea!» (Rojas 
2001: 421). La dama del libro de caballerías no llega a tanto, pues no niega la hermosura de Niquea ni de Timbria, pero la 
coincidencia (incluso léxica) y el hecho de que Silva compusiera su Segunda Celestina (lo que demuestra su buen conocimiento 
del texto original) parece apuntar a una influencia directa de la obra de Fernando de Rojas sobre Silva en este pasaje. Ya 
Sales Dasí (2000) señaló una serie de ecos celestinescos en Lisuarte de Grecia de Feliciano de Silva. No se trata del único caso 
de influencia de La Celestina en los libros de caballerías, Campos García Rojas (2013) estudió dicho influjo en Primaleón. 



J O S É  J U L I O  M A R T Í N  R O M E R OXXVIII

Como se ha dicho, en el texto la espontaneidad resulta impropia de las clases más altas, que 
han de mantener siempre la máscara cortesana y no mostrar su intimidad en ningún momento. 
Frente a este comportamiento, la naturalidad expresiva parece señalar personajes de una clase 
no tan alta. Las expresiones que emplean y el tono desenfadado y superficial de estas mujeres las 
sitúa en un espacio intermedio entre las grandes emperatrices, reinas y princesas, y las mujeres 
del vulgo. De ahí que estas dos damas empleen con frecuencia expresiones coloquiales («¡en 
mal punto!», «¡sus!», «¡assí goze yo!»), al tiempo que su comportamiento no es del todo ajeno 
a la cortesía.

El episodio adquiere un carácter casi voyerista cuando deciden lavarse las piernas recíproca-
mente. Resulta inevitable recordar el pasaje del pie de Dorotea en El Quijote (cap. xxviii, I), tan 
cargado de erotismo. Pues bien, este pasaje cervantino nos hace ser conscientes de que la carga 
sensual en este libro de caballerías es mucho mayor. Las damas no ahorran comentarios sobre sus 
piernas, incluyendo algunas bromas; una de ellas (la primera) piensa que sus piernas son las más 
bellas («tengo sandez que ninguna en buenas piernas me hace ventaja», cap. xciv, fol. 188v), y 
reconoce que las de su compañera también lo son («no deves tú a nadie en gordas y bien hechas», 
cap. xciv, fol. 188v), si bien surgen comentarios jocosos entre ambas que limitan esos elogios:

[…] por mi vida, que si no las tuviesse un poco morenas y con algún vello, que quiçá no las 
huviesse mejores en toda Grecia.
—¿Que no más d’esso que no tuviessen dizes? –dixo la otra–, como si dixesses poco.
Y con esto se començó a reír mucho. Y la otra algo corrida dixo:
—Pues no presumas tú tanto de las tuyas, que, ¡assí Dios me ayude!, que no son más lindas de 
lo que es menester. (cap. xciv, fol. 188v)

A pesar de estas bromas, los comentarios explícitamente físicos revelan la desnudez de las 
piernas de esas mujeres y presentan a ojos del lector la belleza de esa parte anatómica femenina. 
El aspecto erótico se ve reforzado por el siguiente juego, en el que las doncellas deciden que 
una de ellas finja ser el amado de la otra para representar una escena amorosa, lo que les hace 
recordar momentos íntimos. Feliciano de Silva consigue peculiarizar a cada una de ellas; la pri-
mera, llamada Bisveda, no se plantea conceder favores amorosos a su caballero, mientras que la 
otra (Grisdaya), parece menos reacia a satisfacer a su amado; de hecho, le recrimina a su amiga 
esa actitud «zahareña». Aunque se deja claro que por el momento ninguna de ellas ha cedido 
en este punto, todo hace pensar que Grisdaya es consciente de que terminará por aceptar los 
avances eróticos de su amado. En definitiva, incluso cuando Silva nos presenta dos personajes 
femeninos ciertamente parecidos, logra singularizar a cada uno de ellos para que el lector sea 
capaz de identificar los rasgos propios de cada uno. 

El punto central de este episodio es el momento voyerista por parte del caballero, situación 
que hace al lector sentirse igualmente espía del mundo íntimo y secreto de estas doncellas. La 
escena en que el príncipe se presenta ante ellas y comienzan a bailar y divertirse juntos revela 
el aspecto más frívolo y divertido del personaje caballeresco, si bien parece estar orientado al 
enfrentamiento entre el príncipe Zahir y los amados de estas damas, que al llegar se sienten 
molestos con la presencia del hombre con sus amigas. Ese enfrentamiento, en el que Zahir 
logra derrotarlos dos veces, no es el centro narrativo del episodio, sino una mera conclusión; el 
verdadero interés de Silva era hacernos cómplices del voyerismo del caballero y ofrecer una mi-
rada indiscreta a los juegos secretos de dos damas que se creen solas, a la intimidad del mundo 



I N T R O D U C C I Ó N XXIX

femenino cuando las mujeres pueden despojarse de las normas del entorno público y mostrar 
algunos rasgos de su personalidad ocultos al varón.

La estructura de los episodios de este segundo núcleo es la siguiente:

1.	 Amadís de Grecia: la desvergüenza de Cancilla y su señora; esta decide obtener el amor 
sexual del caballero. La negativa provoca una burla de las damas despechadas, mostran-
do un comportamiento alejado de toda cortesía. 

2.	 Amadís de Gaula: encuentra a Esmerilda, que sufre por amor por el rechazo (injustifi-
cado) de su amado Golisel de Monte Gris (paralelismo con la situación de Beltenebros). 
Las damas de compañía se muestran menos empáticas. 

3.	 Galaor: la doncella que lo guía muestra su sensatez y honradez al rechazar sus propues-
tas amorosas. Llegan a un castillo y allí otra doncella no tiene reparos en acostarse con él. 

4.	 Lisuarte de Grecia: encuentra a una doncella que ha enloquecido tras el asesinato a 
traición de su marido. La hija de ambos también llora la muerte de su padre. Aventura 
bélica

5.	 Florisel de Niquea: aventura bélica. Encuentra a los padres de Darinel. 
6.	 Anastarax: encuentra a tres doncellas que le hacen recordar sus amores pasados. Libera 

a una doncella que ha subido a un árbol para evitar ser forzada. Hablan sobre el amor. 
7.	 Esplandián: Encuentra a una doncella que rechaza el matrimonio para mantener su 

libertad. Historia de la linda Gazilea, Gastel y su hermano.
8.	 Zahir: observa sin ser visto, voyeur de las diversiones y frivolidades que a solas hace una 

doncella (a la que luego se añade su compañera). Finalmente, él también se une a esos 
juegos inocentes. 

El final del segundo núcleo, como se ha señalado, consiste en la vuelta a la corte, donde se 
han puesto fin a las aventuras mágicas. Asimismo, se produce la batalla de Gastel y su herma-
no, con el suicidio del amante rechazado tras su derrota. En cualquier caso, el análisis revela que 
este epílogo, que parte de la excusa del rescate de la reina, está orientado a ofrecer un amplio 
elenco de mujeres, todas ellas diversas y con su propia personalidad. 

La purificación amorosa de Rogel de Grecia

Rogel de Grecia es una creación de Feliciano de Silva; apareció por vez primera en su Tercera 
parte de Florisel de Niquea (1535)36, cuyo tercer capítulo dedica a ofrecer un largo retrato de este 
personaje37. Ofrece tanto su aspecto físico (prosopografía) como sus condiciones psicológicas 

36 Menéndez Pelayo, en su Origen de la novela comentó: «Se cuenta como libro onceno de Amadís la Parte tercera de la 
Crónica de D. Florisel de Niquea, que más bien debiera llamarse Don Rogel de Grecia, puesto que de sus espantables hazañas 
trata principalmente, y también de las de otro caballero llamado Agesilao, hijo de D. Falanges de Astra» (1943: I, 412). 
De hecho, en ocasiones tanto a esta obra como a la Cuarta parte de Florisel de Niquea se denominan respectivamente Rogel 
de Grecia I y Rogel de Grecia II; aunque no hay ediciones con con esos títulos, recordemos que en el capítulo xxiv de la pri-
mera parte del Quijote se habla de Don Rugel de Grecia como el libro donde se narran las aventuras de Daraida y Garaya (los 
disfraces femeninos de Agesilao y de Arlanges de Astra) tal como se lee en la Tercera parte de Florisel de Niquea y de donde 
probablemente Menéndez Pelayo tomó la idea del sobrenombre propuesto. 

37 Silva (1999: 11-12). Este retrato, por cierto, fue retomado (prácticamente plagiado al pie de la letra) por Esteban 
Corbera (2005: 146) en el capítulo XXIX de su Febo el troyano (1576) para su héroe Playartes de Dacia; no fue la única parte 



J O S É  J U L I O  M A R T Í N  R O M E R OXXX

(etopeya), con rasgos que van más allá de la belleza idealizada y de las virtudes prototípicas. Fí-
sicamente destacan sus «pestañas tan largas que cuando abaxava los ojos hazían hermosas som-
bras en sus mexijas» (Silva 1999: 11). En cuanto a su personalidad, además de la generosidad y 
otras virtudes, se señala un rasgo menos loable que lo singulariza: «Airávase pocas vezes, mas 
cuando se airava turávale el enojo, pareciéndole que la razón de averlo movido a saña no era en 
el autoridad de tal príncipe de dexarla en poco tiempo» (Silva 1999: 11-12). El propio autor 
no lo considera algo positivo: «E si esto no tuviera no tuviera par en sus virtudes» (Silva 1999: 
12). De hecho, lo interpreta como un defecto, aunque con dudas: «mas mucho sojuzgó este 
vicio, si assí se puede llamar, cuando fue en la mayor edad» (Silva 1999: 12). Este retrato revela 
un gran esmero estilístico y un deseo de seguir las pautas retóricas, siempre con el objetivo de 
individualizar tanto física como psicológicamente a su héroe. Esta singularidad se evidencia aún 
más si lo comparamos con el del príncipe Agesilao, que se lee en el primer capítulo de la misma 
obra. El retrato de Agesilao es también una pieza cuidadosamente construida atendiendo a las 
normas retóricas. Si bien el propio Silva indica que don Rogel de Grecia y el príncipe Agesilao se 
parecían, se constatan ciertas diferencias: el pelo rubio, la nariz «un poco corcobada sin ninguna 
fealdad» (Silva 1999: 7) y los ojos verdes de este, frente al cabello castaño, «las narizes algo 
afiladas» (Silva 1999: 11) y los ojos negros de aquel. Asimismo, se destaca la mansedumbre de 
Agesilao, lo que también diferencia a este de Rogel (recordemos que, aunque rara vez, perdía 
los estribos y su enfado duraba demasiado). Ese interés por marcar las diferencias, sin abando-
nar rasgos como la hermosura, las capacidades guerreras y sus buenas condiciones como futuros 
gobernantes, revela su propósito de que el lector los viera no como meros arquetipos, sino como 
verdaderos personajes con una psicología propia. 

En cualquier caso, en la etopeya Feliciano de Silva nada dice de uno de los rasgos que va a 
caracterizar mejor al personaje: su escasa fidelidad amorosa (Martín Romero 2010b). En estas 
cuestiones, Rogel de Grecia va a seguir más los pasos de Galaor que de Amadís de Gaula. Llega 
a considerar una necedad que por lealtad a su dama deba abstenerse de mantener relaciones 
sexuales con las damas que le plazcan. Ya en la Tercera parte de Florisel de Niquea se observa esta 
característica de su personalidad; así, en el capítulo xcv Rogel, interesado en acostarse con una 
dama a la que acompaña, se muestra más preocupado por si su compañero (Filisel de Monte 
Espín) está también interesado en la mujer que por mantenerse fiel a su dama: «Si vós no tenéis 
amor a esta donzella yo lo procuraré tener con ella, porque me semeja muy bien para poder 
templar algo la pena que la ausencia de mi señora me da» (Silva 1999: 301). Rogel, cuando 
Filisel le reprocha su poca fidelidad amorosa, se ríe y considera que es una actitud necia dejar 
pasar oportunidades. Por cierto, finalmente «gozó del amor de la donzella» (Silva 1999: 303). 
Su actitud hedonista, su capacidad de seducción y su gran belleza explican que a lo largo de las 
diversas partes de Florisel de Niquea sean numerosísimas las damas que caen rendidas ante los 
encantos del héroe. 

Esta realidad es la que la aventura de los príncipes Finisbel y Finisbela revela a Arquisidea; 
recordemos que esta aventura muestra ante quien lo mira las relaciones de su amado. Esa situa-
ción inicial hace dudar a la emperatriz oriental, que teme haber puesto su amor en un ser que 
no lo merece. Pues bien, Feliciano de Silva va a dedicar buena parte de la obra a redimir a su 
héroe de ese pasado libertino, a rehabilitarlo para que el lector crea las palabras de amor de don 
Rogel y no las interprete como mera estrategia de seducción. Ese proceso de rehabilitación, si 

que Corbera reutilizó de esta obra de Feliciano de Silva. 



I N T R O D U C C I Ó N XXXI

bien comienza en el primer libro de la Cuarta parte, es en el segundo cuando culmina de forma 
incontestable, pues a lo largo de sus páginas don Rogel no sólo no mira a ninguna otra, sino que 
demuestra una verdadera obsesión por conseguir la mano de Arquisidea, con la que en ningún 
momento previo al matrimonio intenta tener relaciones sexuales. Es más, las únicas ocasiones 
anteriores a su unión en las que Rogel está a solas con esta dama aparece disfrazado como el 
pastor Arquileo, ya que de otra manera la emperatriz jamás hubiera aceptado dicha cercanía. 

Se trata de un claro recuerdo de la historia de don Duardos y Flérida en Primaleón (1512), 
obra que Feliciano de Silva conocía y apreciaba, a juzgar por el uso que de ella hace como fuen-
te en sus textos. Pues bien, esa estratagema de fingirse inferior para poder estar a solas con la 
dama implica ya de por sí un límite a la cercanía que el héroe puede tener con ella. Con el dis-
fraz de pastor, Rogel revela un amor idealizado diametralmente opuesto a la pasión sexual que 
habían revelado sus conversaciones con otras damas en partes anteriores del ciclo. Rogel, como 
un nuevo Darinel, se conforma con la contemplación de su amada, una contemplación neopla-
tónica que supone la incorporación en sí mismo de la belleza de esta. Lo sexual está del todo 
punto ausente. Cabría sospechar que esas palabras no son sino estrategias de acercamiento por 
parte de un caballero que sabe bien cómo imitar a un pastor enamorado, pero lo cierto es que 
sus palabras como Arquileo no desdicen su comportamiento como don Rogel en relación a Ar-
quisidea. Arquileo es la prueba de ese cambio en este héroe. De alguna manera está alejándose 
del modelo de Galaor para convertirse en un nuevo Amadís de Gaula, en un perfecto amador. 

La prueba definitiva será también una aventura mágica. Siguiendo la idea neoplatónica de 
que el alma del amante adopta la forma de la belleza del ser amado, Feliciano de Silva imagina 
una aventura mágica con dos mantos que transforma a quien los vista en la persona que se 
ama: 

les hizo dos mantos de tela muy delgada y de estraña hermosura, los cuales tienen tal virtud 
que, en cubriéndoselos el rey y la reina, súpito el rey se convertía en la figura de la reina y la 
reina en la figura del rey. Y esto hizo para sinificalles cubriéndose los mantos que la fuerça del 
amor embiava por virtud del encantamento a los rostros la propriedad de los coraçones, cada 
uno convertido en lo que amava. (cap. lxvi, fol. 136r)38

Esta prueba mágica se denomina «aventura del desengaño del engaño de amor» (Martín 
Romero 2010b: 171). El nombre no puede resultar más iluminador en relación al objetivo de 
Feliciano de Silva, que no es otro que limpiar de toda sospecha a don Rogel de Grecia, rehabi-
litándolo ante los ojos de su amada, de sus compañeros, de sus súbditos y, por supuesto, de los 
propios lectores. De hecho, la aventura se sitúa justo después de que el héroe haya confesado a 
Arquisidea la estratagema de disfrazarse de pastor39. La dama, aunque se siente engañada, se 
ve obligada a ocultar el enojo siguiendo las pautas de cortesanía que le imponían mantener su 
dignidad en todo momento y no dejar traslucir sus emociones. Por tanto, la aventura mágica 

38 Resulta inevitable recordar versos como «Escrito está en mi alma vuestro gesto» (soneto V) de Garcilaso de la Vega 
o «amada en el amado transformada» (del Cántico espiritual) de San Juan de la Cruz. Para este motivo, Serés 1996. Sobre el 
neoplatonismo, entre otras filosofías del amor, en los libros de caballerías, Martín Romero 2008.

39 El episodio de su confesión parece un homenaje al final de otro ciclo, Primaleón, pues sigue la estructura del pasaje 
en que este confiesa a Gridonia su verdadera identidad, como expuse en el congreso Diálogos caballerescos II. Nuevas sendas 
en el universo caballeresco: prosa, poesía, contexto y metodologías, celebrado en la Universidad de Verona en junio de 2025; esta 
comunicación verá la luz en la revista Historias fingidas.



J O S É  J U L I O  M A R T Í N  R O M E R OXXXII

servirá para que la emperatriz compruebe los verdaderos sentimientos de su ya esposo don Ro-
gel. Al mismo tiempo, se establece un paralelismo con la aventura de Finisbel y Finisbela, que 
reveló el tumultuoso pasado sentimental del rijoso don Rogel. Efectivamente, la aventura de 
Finisbel y Finisbela, al inicio del texto, supuso un duro golpe para Arquisidea, que tuvo ante sus 
ojos la enorme cantidad de mujeres con las que su amado había tenido relaciones: «Mas todo 
no fue nada con la confusión de la emperatriz viendo el príncipe tornado en la figura de don 
Rogel y de su cuello salir tantas cabeças que como ramos toda la sala henchían» (cap. I, fol. 3r). 
Arquisidea se refugia en la idea de que quizá no se trata de don Rogel, sino del pastor Arquileo, 
pero no termina de confiar en esta posibilidad. Por ello, cuando el caballero le descubre que él 
es el mismo Arquileo, la vergüenza de la dama es doble: si, por un lado, descubre que ha sido 
engañada por su amante, por el otro confirma sus sospechas de que ha tenido un pasado sexual 
y sentimental tremendamente agitado. De ahí que la aparición de esta segunda prueba mágica 
sea necesaria para que recupere la fe en su marido:

Mas de la emperatriz Arquisidea os digo que estava muy leda pareciéndole tener por cierto 
acabar el <l> aventura y, junto con tal gloria, gozalla en virtud de la poma para la seguridad 
de la lealtad de su esposo, en la falta que d’ella las imágines de los príncipes Fenisbel y Felisbela 
la avían desengañado, que era la cosa que más en el coraçón tenía después del desengaño de 
Arquileo (capítulo lxvi, fol. 137r)

Cuando los recién desposados Arquisidea y Rogel se pongan los mantos, cada uno de ellos 
se convertirá en el otro. Así se comprueba el verdadero amor de ambos y se rehabilita de forma 
definitiva al caballero. 

De esta manera, este libro, que trata específicamente de los amores de estos dos personajes, 
supone también un proceso de transformación del héroe. Las bodas finales no son sólo la unión 
de los dos grandes imperios de la ficción bajo el mando del linaje amadisiano, sino también la 
recuperación de una línea de actuación, la de Amadís de Gaula, que finalmente se retoma tras 
libros y libros en los que los héroes se habían alejado claramente de esa perfección de leales 
amadores. Rogel se presenta como una nueva reivindicación del personaje de Amadís, en tanto 
que sólo este modelo ha logrado tanto la mano de la mujer más hermosa, como la unión política 
de los dos imperios (pagano y cristiano) más importantes (en el mundo ficticio de estas novelas), 
con el consiguiente bautizo del territorio infiel y, de esta manera, una hegemonía universal con 
la defensa de la fe cristiana. 

Recuerdos y nostalgia: el final del ciclo y el testamento literario de Silva

La Cuarta parte de Florisel de Niquea está teñida de constante nostalgia, que se evidencia 
en todos los momentos en los que se recuerdan episodios, lances y situaciones narradas en 
partes anteriores, alguna de ellas citada expresamente40. Incluso episodios de Garci Rodríguez 
de Montalvo aparecen aludidos y comentados, como en el siguiente ejemplo: «El rey fue muy 
movido a lástima d’ella, acordándosele del tiempo que por semejante causa passó él tal vida 

40 Citaré sólo el siguiente ejemplo: «trayendo a la memoria aquella fuente donde halló la hermosa princesa Niquea, su 
hermana, con las infantas Brizeida y Deyamira, con sus donzellas, la noche y primera vez que la vio y de sus amores fue 
vencido, como la segunda parte de la istoria de Amadís de Grecia haze relación» (cap. lxxxviii, fol. 177r).



I N T R O D U C C I Ó N XXXIII

desfavorido de su señora Oriana en la Peña Pobre llamándose Beltenebros, como la segunda 
parte d’esta grande historia lo contó» (cap. lxxxi, fol. 163r).

Hay un deseo permanente de que el lector reviva esas situaciones al mismo tiempo que 
los personajes para que también, al igual que estos, sienta la melancolía del paso del tiempo. 
Recordemos que Silva había publicado su primera entrega de este ciclo en 1514, casi cuarenta 
años antes de la edición de esta última parte del ciclo amadisiano. La intertextualidad que se 
establece con otras partes anteriores del ciclo está orientadas a la nostalgia.

Las estrategias que Silva emplea para introducir recordatorios a entregas previas son diver-
sas. En primer lugar, lo más frecuente es que Feliciano recurra a la mención de esos momentos 
por parte de los personajes. Otro sistema consiste en la aparición de aventuras, como la de la 
prueba del bosque con la poma mágica41, que sitúa a los personajes ante su propio pasado:

una <pomo> [poma] redonda tan grande que hasta cerca del suelo llegava; toda era a manera 
de un limpio espejo de azero; que, como cada uno por su parte allí llegaron, parescíales ver las 
presentes representaciones de la suerte que aquí por cada uno se contara; el emperador le pa-
recía que se vía en la hermosa y limpia poma presente de sí a su señora Lucela de la suerte que 
la primera vez la vio cuando la quitó en la laguna de do la jayana muger del gigante Frandalón 
Cíclopes la llevava, como la primera parte de la historia de este príncipe lo contó (cap. lxxiv, 
fol. 149r)

Otra forma de rememorar acontecimientos narrados en entregas anteriores del ciclo consis-
te en el reflejo artístico, como en el castillo de la ínsula donde los magos Alquife, Urganda y la 
reina de Argines reciben a los protagonistas en el capítulo lxi. Así, en las salas del citado castillo 
se alude a: «una gran sala toldada de una muy rica tapicería en que estavan istoriados en ella to-
dos los hechos que en Grecia en esta guerra postrera avían pasado tan al natural como fueron» 
(cap. lxi, fol. 126v). E incluso inmediatamente después se va señalando cada una de las hazañas 
en estilo directo con alusiones deícticas. El fragmento es extenso, pero la cita que se extracta a 
continuación da buena muestra de la estrategia de Silva para rememorar hechos pasados:

[…] vea la vuestra grandeza la hermosa batalla que los paganos por salir en tierra, el glorioso 
emperador Amadís de Grecia por se lo estorvar, con más de cien mil de cavallo y docientos mil 
de pie pelearon hasta que la noche los despartió. Estotra es la batalla de los tres por tres de las 
reinas Alastraxerea y Xarandria con otro jayán de los contrarios que les ayudó hizieron con tres 
reyes paganos grandes y fuertes jayanes. He aquí, excelentíssima señora, la venida de vuestra 
imperial flota en socorro de los griegos, en que vino este excelente emperador, vuestro esposo. 
Esto es, mi señora, la admirable y estraña batalla de los cincuenta a cincuenta, donde con tanta 
gloria la casa de Bretaña pudo salir. Estas son las celebradas ossequias que se hizieron por los 
reyes paganos muertos. (cap. lxi, fol. 126v)

41 Hay dos aventuras con una poma implicada. La primera de ellas es una gran esfera en la que los personajes ven re-
presentado su pasado, a la que me refiero aquí (aventura que se desarrolla en varios capítulos a partir del lxxv). La otra es la 
aventura de la poma que se explica en el capítulo lxvii, que sirve como prueba de amor en la pareja, prueba que Arquisidea 
y Rogel superan. 



J O S É  J U L I O  M A R T Í N  R O M E R OXXXIV

Por último, Silva también recurre a la recreación mágica de hechos pasados, como la que 
se produce en ese mismo castillo, desde una de cuyas torres son testigos de antiguas batallas 
recreadas de forma extraordinariamente realista por los hechiceros42. 

Como se ha mencionado, en ocasiones aparecen personajes sin apenas desarrollo narrativo, 
cuya aparición puede deberse a un deseo de mostrar su personalidad; pues bien, a veces su 
función parece limitarse a servir meramente como dialogante que permite el recuerdo, el co-
mentario e incluso la crítica de esos lances pasados. 

Ese sentimiento nostálgico se une a la sensación de paso del tiempo que nos lleva a la vejez 
e incluso a la muerte, como le sucede al propio Amadís de Gaula (Martín Romero 2009a), que 
incluso evita que su querida Oriana pruebe aventuras que puedan demostrar que ya no es la 
más hermosa, pues su tiempo –el propio héroe lo afirma– ya pasó. 

Recordemos que, si el autor había nacido en 1486 –como indica Marín Pina apoyándose en 
datos de Sierro Malmierca (Marín Pina 1991b: 119)–, contaría en esos momentos con más de 
setenta años. Además, esa sensación melancólica de los personajes a buen seguro era comparti-
da por muchos hombres y mujeres coetáneos que habían pasado décadas leyendo las aventuras 
de estos héroes, aventuras que después de casi medio siglo concluían de la mano de Feliciano, 
quien moriría menos de cuatro años después y que probablemente era consciente de que este 
libro era su verdadero testamento literario.

Ediciones y ejemplares

El segundo libro de la Cuarta parte de Florisel de Niquea se ha conservado en los ejemplares 
de las dos ediciones que se indican a continuación: 

A. Salamanca, Andrés de Portonaris, 1551.
Ejemplares:

	– Barcelona: Catalunya: Bon 9-IV-7, 8 
	– Madrid: Biblioteca Nacional de España: R/15453 
	– Madrid: Biblioteca de Palacio: I.C.103 
	– Munich: Bayerische Staatsbibliothek: 2º P.o.hisp.33-1, 2 
	– Stuttgart: Würtembergische Landesbibliothek: fr. D.4º 691 
	– Viena: Nationalbibliothek: 40.R.33.Bd.7 

B. Zaragoza, Pierres de la Floresta, 1568.
Ejemplares:

	– Barcelona: Catalunya: Bon 7-IV-34 
	– Madrid: Biblioteca Nacional de España: R/2524 

42 «los llevaron a una grande y alta torre del castillo, donde los mares y los grandes y estendidos llanos de la ínsola se 
parecían, en los cuales parecieron todos los hechos de las guerras que el día de antes avían visto en la tapicería tan natural 
como ello passó, con toda la solenidad que la artillería en las flotas hazía y el sol con la reverberación de las luzidas armas; 
que, como una pieça uvo durado, súpito desapareció dexando a todos maravillados» (cap. LXIII, 128r). Esta forma está 
claramente vinculada con la segunda de las estrategias mencionadas, pero aquí no es sólo un reflejo sino una ilusión que 
transmite sensación de materialidad. 



I N T R O D U C C I Ó N XXXV

	– Madrid: Biblioteca Nacional de España: R/13149 
	– Madrid: Biblioteca Nacional de España: R/13772 
	– Madrid: Biblioteca Nacional de España: R/15812
	– Madrid: Biblioteca de Palacio: I.C.106 
	– Valencia: Biblioteca Universitaria de Valencia: Z-8/202 
	– Nueva York: Hispanic Society 
	– Washington: Library of Congress: PQ274.A1.1568.

Criterios de edición

Se ha partido del texto de la edición princeps de la obra impresa en Salamanca por Andrea 
de Portonariis en 1551. Se han cotejado diversos ejemplares de esta edición y se han tenido en 
cuenta también ejemplares de la segunda edición (Zaragoza, Pierres de la Floresta, 1568); esta 
edición zaragozana se limita a eliminar sólo algunas erratas de 1551 –se ha atendido a algunas 
de esas correcciones–, pero añade algunos errores que no aparecían en la editio princeps. Además, 
la edición de 1568 ofrece lecturas diversas que, aunque tienen sentido, transforman lecciones 
correctas de la de 1551. En algunos casos se debe a la modernización de ciertos vocablos y en 
otros, a la incomprensión del texto de la primera edición. En los siguientes ejemplos se observa 
cómo la edición de 1568 corrompe la lectura correcta de 1551:

1551] con nusco / 1568] consoladas
1551] ponés / 1568] poned 
1551] berbajes / 1568] brebajes
1551] <estritas> [escritas]/ 1568] esculpidas
1551] dexaremos / 1568] dexemos
1551] dició / 1568] decindio 
1551] con nusco, / 1568] con nos
1551] toste / 1568] presto
1551] tr[i]aca / 1568] traça

En cuanto a las normas de presentación gráficas, se han seguido las propias de la colección 
Los libros de Rocinante. De esta manera, todas las intervenciones se reflejan escrupulosamente de 
forma transparente para que el lector en todo momento sepa en qué consiste la enmienda pro-
puesta y conozca también la lección desechada que aparece en los testimonios. Se han marcado 
las adiciones entre corchetes ([]) y las partes suprimidas entre < >. 

Criterios gráficos
En general se mantienen los usos gráficos del texto, de manera que se conserva el uso de b/v, 

s/ss, x/j y z/ç, ante la duda de si aún se mantenían en ese año estas oposiciones fonológicas. No 
obstante, se opta por ciertos cambios atendiendo a los criterios siguientes:

Se regulariza el uso v/j para el valor consonántico y el de u/i para el valor vocálico: anduuo 
→ anduvo; cauallero → cavallero; Iúpiter → Júpiter

Se transcribe como i la y cuando tiene valor vocálico o semivocálico (yr → ir; queréys→ 
queréis), salvo la semivocal en posición final de palabra, casos para los que se mantiene la y, 



J O S É  J U L I O  M A R T Í N  R O M E R OXXXVI

como actualmente: rey, muy. Se transcribe por cu la qu seguida de a (quanto → cuanto). Cuando 
el dígrafo ch representa el sonido oclusivo velar sordo se transcribe como qu. No se mantiene la 
rr tras n. Tampoco se mantienen los grupos cultos sin valor fonológico (ph → f; th → t; ff → f, 
cc→ c): Theóclito → Teóclito.

Se mantiene el uso de h –tanto su presencia como su ausencia– tal como aparece en el texto; 
de esta manera, se mantiene la h en las formas heco, husó, heras, hecharon; harritranca; y no se res-
tituye esta grafía en formas como ermoso, allaron, emos, istoria, ábitos, azen o allaron. Sin embargo, 
se ha realizado una excepción, el caso de he como conjunción copulativa que aparece en una 
única ocasión; en este caso se transcribe como e, ya que la conservación de esa h podría inducir 
a interpretarlo erróneamente como verbo.

Unión y separación de palabras
Se siguen las normas actuales para la unión y separación de palabras. Se marca con un após-

trofo los casos de fusión por fonética sintáctica: desse → d’esse.

Abreviaturas
Se desarrollan las abreviaturas sin indicación alguna. 

Mayúsculas y minúsculas.
Se siguen las normas actuales para el uso de mayúsculas y minúsculas. 

Acentuación
En cuanto al empleo de las tildes, se siguen las normas actuales de acentuación para marcar 

nuestra propuesta en relación a la pronunciación de cada término. Por otra parte, se emplea la 
tilde diacrítica con el fin de que se pueda diferenciar palabras que por su grafía propia de la épo-
ca pudiera llevar a confusión: á (verbo) / a (preposición); é (verbo) / e (conjunción copulativa). 
Se acentúan los pronombres nós/vós cuando son tónicos, sin tener en cuenta la función sintáctica 
que desempeñen, mientras que no se acentúan cuando son átonos. También se acentúa el ad-
verbio sólo frente al adjetivo solo. El empleo de la tilde intenta delimitar así el uso adverbial o 
adjetival que hoy día pudiera resultar confuso; de esa manera, en el caso de «con solo el amor 
de las crueles flechas de Venus», la palabra no va con tilde en tanto que considero que se trata 
de un adjetivo, como prueba que en otras ocasiones concuerde en esa misma estructura con 
palabras femeninas o plurales: «con sola la pluma»; «con solos los reyes».

Puntuación
Se han seguido las normas actuales de puntuación para establecer de la manera más trans-

parente la lectura sintáctica que se defiende en la edición, es decir, para que el lector pueda 
saber sin dudas cuál es la interpretación sintáctica propuesta en el texto. Otro criterio –compa-
tible con el anterior– que ha guiado el uso de los signos de puntación ha sido el de ofrecer una 
visión más clara de la abigarrada sintaxis de Feliciano de Silva.



I N T R O D U C C I Ó N XXXVII

Bibliografía

Aguilar Perdomo, María del Rosario (2010), «“Espesuras y teximientos de jazmines”: Los jar-
dines en los libros de caballerías españoles, entre lo medieval y lo renacentista», eHumanista. 
Journal of Iberian Studies, 16, pp. 195-220.

Aguilar Perdomo, María del Rosario (2017), «“Qué gozo grande sentía de ver las hermosas 
arboledas”: destellos de la emergencia del paisaje en el ciclo amadisiano de Feliciano de Sil-
va», en Aurelio Gonzalez, Karla Xiomara Luna Mariscal y Axayácatl Campos García Rojas 
(eds.), Lisuarte de Grecia y sus libros: 500 años. México: El Colegio de México, pp. 185-226.

Aguilar Perdomo, María del Rosario (2022), Jardines en tiempos de los Austrias. De la ficción caba-
lleresca a la realidad nobiliaria. Madrid: Centro de Estudios Europa Hispánica.

Alonso Cortés, Narciso (1933), «Feliciano de Silva», Boletín de la Real Academia Española, 20, 
pp. 382-404.

Avalle-Arce, Juan Bautista (1974), La novela pastoril española. Madrid: Istmo.
Blasut, Giada (2021), «Para una edición crítica del Silves de la Selva de Pedro de Luján, 

duodécimo libro amadisiano», Historias Fingidas, 9, pp. 145-164. DOI: http://dx.doi.
org/10.13136/2284-2667/1114

Blasut, Giada (2023a), Edición crítica y estudio de Silves de la Selva de Pedro de Luján, Sevilla 1546. 
[Tesis Doctoral]. Verona/Madrid: Università degli Studi di Verona/Universidad Complu-
tense de Madrid.

Blasut, Giada (2023b), «Las falsas historias contadas en el Silves de la Selva», Nuria Aranda 
García y Almudena Izquierdo Andreu (coords.), Atalaya, Mujer y corte entre la Edad Media 
y el Renacimiento: nuevas líneas de investigación (SEMYR), 23 (en línea). DOI: https://doi.
org/10.4000/atalaya.6347

Bognolo, Anna; Cara, Giovanni y Neri, Stefano (2013), Repertorio delle continuazioni italiane ai 
romanzi cavallereschi spagnoli. Ciclo di Amadís de Gaula. Roma: Bulzoni Editori. 

Brandenberger, Tobias (2003), «Libros de caballerías y ficción sentimental: el taller de Felicia-
no», Revista de Literatura Medieval, 15/1, pp. 55-80.

Brandenberger, Tobias (2012), La muerte de la ficción sentimental. Transformaciones de un género 
iberorrománico. Madrid: Verbum. 

Bueno Serrano, Ana Carmen (2004), «Las innovaciones formales de Feliciano de Silva en el 
Amadís de Gaula: una coda pastoril», Líneas actuales de investigación literaria. Estudios de lite-
ratura hispánica. Valencia: Universidad de Valencia, pp. 165-175. 

Bueno Serrano, Ana Carmen (2009-2010), «Feliciano de Silva, discípulo aventajado de Jorge 
de Montemayor», Destiempos. Revista de Curiosidad Cultural, 23, pp. 167-181.

Bueno Serrano, Ana Carmen y Laspuertas Sarvisé, Carmen (2004), «Introducción» a su edi-
ción de Silva, Feliciano de, Amadís de Grecia. Alcalá de Henares: Centro de Estudios Cer-
vantinos, pp. xlviii-li.

Campos García Rojas, Axayácatl (2013), «Ecos de La Celestina en el Primaleón: Objetos má-
gicos y prendas de amor», Celestinesca, 37, pp. 9-26. DOI: https://doi.org/10.7203/
Celestinesca.37.20156

Corbera, Esteban de (2005), Febo el troyano. Ed. de José Julio Martín Romero. Alcalá de Hena-
res: Centro de Estudios Cervantinos.

Cravens, Sydney P. (1976), Feliciano de Silva y los antecedentes de la novela pastoril en sus libros de 
caballerías. Chapel Hill: Estudios de Hispanófila.



J O S É  J U L I O  M A R T Í N  R O M E R OXXXVIII

Cravens, Sydney P. (2000), «Amadís de Gaula reivindicado por Feliciano de Silva», Nueva Revis-
ta de Filología Hispánica, 48/1, pp. 51-69. DOI: https://doi.org/10.24201/nrfh.v48i1.1283

Flores García, Andrea (2020), «Aproximación a la vestimenta en los libros de caba-
llerías de Feliciano de Silva», Historias Fingidas, 8, pp. 360-362. DOI: https://doi.
org/10.13136/2284-2667/942

Gallego García, Laura (2013), Belianís de Grecia (Tercera y Quarta parte) de Jerónimo Fernán-
dez: Edición y estudio [tesis doctoral]. Valencia: Universidad de Valencia. Disponible en red: 
<https://www.educacion.gob.es/teseo/imprimirFicheroTesis.do?idFichero=dwp6ATnb-
d%2BI%3D> [consulta: 20/01/2020]

García Álvarez, Juan Pablo Mauricio (2015), «Narratividad teatral en Feliciano de Silva», en 
Carlos Alvar (coord.), Estudios de literatura medieval en la Península Ibérica. San Millán de la 
Cogolla: Cilengua, pp. 577-593.

García Ruiz, M.ª Aurora (2010), «Florisando: ortodoxia cristiana y magia», en José Manuel 
Fradejas Rueda, Deborah Anne Dietrick, María Jesús Díez Garretas, Demetrio Martín Sanz 
(coords.), Actas del XIII Congreso Internacional de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval 
(Valladolid, 15-19 de septiembre de 2009). In Memoriam Alan Deyermond. Valladolid: Universi-
dad de Valladolid, pp. 873-882.

García Ruiz, M.ª Aurora (2012a), «La sabiduría eclesiástica frente a las tentaciones demoníacas 
en el Florisando (1510) de Páez de Ribera», en Juan Salvador Paredes Núñez (ed.), De lo 
humano a lo divino en la literatura medieval: santos, ángeles y demonios. Granada: Universidad de 
Granada, pp. 155-171.

García Ruiz, M.ª Aurora (2012b), «El Caballero Fortuna y el Caballero Triste en el Florisando 
(1510)», en Patrizia Botta, Aviva Garribba, María Luisa Cerrón Puga, Debora Vaccari, 
(coords.), Rumbos del hispanismo en el umbral del Cincuentenario de la AIH, vol. II (Medieval / 
coord. por Aviva Garribba). Roma: Bagatto Libri, pp. 227-237.

García Ruiz, M.ª Aurora (2012c), «La metamorfosis de Corisanda en el Ciclo Amadisiano: 
de Amadís de Gaula a Florisando y otras obras literarias posteriores», en Antonia Martínez 
Pérez, Ana Luisa Baquero Escudero (coords.), Estudios de literatura medieval: 25 años de la 
Asociación Hispánica de Literatura Medieval: 25 años de la AHLM. Murcia: Servicio de Publi-
caciones de la Universidad de Murcia, pp. 447-457.

García Ruiz, M.ª Aurora (2017), «Claves del proceso purificador del Caballero de la Penitencia 
en Florisando (1510)», Tirant: Butlletí informatiu i bibliogràfic, 20, pp. 169-182.

García Ruiz, M.ª Aurora (2022), «Desarmando Amadís y Las Sergas: la propuesta ideológica en 
los paratextos de Florisando (1510) y sus fuentes», Tirant: Butlletí informatiu i bibliogràfic, 25, 
pp. 169-184. DOI: 10.7203/tirant.25.25659

Herrán Alonso, Emma (2003), «Humor y libros de caballerías o el caso de tres burladores sin 
piedad: El Caballero Encubierto, el Fraudador de los Ardides y el Caballero Metabólico», 
en José Luis Caramés Lage, Carmen Escobedo, Daniel García y Natalia Menéndez (eds.), 
El humor en todas las épocas y culturas (CD-Rom). Oviedo: Universidad de Oviedo, Servicio 
de Audiovisuales.

Hurtado de Mendoza, Diego (1964a), «Carta del bachiller de Arcadia al capitán Salazar», en 
Antonio Paz y Melia (ed.), Sales españolas o agudezas del ingenio nacional. Madrid: Imps. Tello 
y Suc. Rivad, 1890, vol. I, pp. 63-83.



I N T R O D U C C I Ó N XXXIX

Hurtado de Mendoza, Diego (1964b), «Carta de don Diego de Mendoza en nombre de Marco 
Aurelio a Feliciano de Silva», en Antonio Paz y Melia (ed.), Sales españolas o agudezas del inge-
nio nacional. Madrid: Imps. Tello y Suc. Rivad, 1890, vol. I, pp. 229-234.

Izquierdo Andreu, Almudena (2020), «El elemento épico en el prólogo del libro de caballerías: 
el caso de la Cuarta parte de Florisel de Niquea», Janus, 9, pp. 487-508.

Lucía Megías, José Manuel (2000), Imprenta y libros de caballerías. Madrid: Ollero & Ramos.
Lisuarte de Grecia (Libro VII de Amadís de Gaula) (2002) = Silva, Feliciano de (2002), Lisuarte de 

Grecia. Emilio J. Sales Dasí (ed.). Alcalá de Henares: Centro de Estudios Cervantinos. 
Luján, Pedro de (2024), Don Silves de la Selva. Giada Blasut (ed.). Alcalá de Henares: Universi-

dad de Alcalá de Henares.
Marín Pina, M.ª Carmen (1991a), «La mujer y los libros de caballerías: Notas para el estudio 

de la recepción del género caballeresco entre el público femenino», Revista de Literatura 
Medieval, 3, pp. 129-148.

Marín Pina, M.ª Carmen (1991b), «Nuevos datos sobre Francisco Vázquez y Feliciano de Silva, 
autores de libros de caballerías», Journal of Hispanic Philology, 15/2, pp. 117-130.

Martín Lalanda, Javier (2002), «El ciclo de Florisel de Niquea [1532-1535-1551] de Feliciano 
de Silva», Edad de Oro, 21, pp. 153-176.

Martín Romero, José Julio (2005), Florisel de Niquea (Cuarta parte, Libro II) de Feliciano de Silva: 
(Salamanca, Andrés de Portonaris, 1551): guía de lectura. Alcalá de Henares: Centro de Estu-
dios Cervantinos.

Martín Romero, José Julio (2007), «El ‘Ornamento de princesas’: un diálogo sobre educación 
femenina de Feliciano de Silva», Tirant: Butlletí informatiu i bibliogràfic, 10. Disponible en 
red: <https://parnaseo.uv.es/Tirant/Butlleti.10/Art.Romero_Feliciano.htm>

Martín Romero, José Julio (2008), «Del fin’amors al neoplatonismo: amor y caballería en la 
narrativa caballeresca hispánica», Tirant. Butlletí informatiu i bibliogràfic de la literatura de 
cavalleries, 11, pp. 119-142. DOI: https://doi.org/10.7203/tirant.11.3463

Martín Romero, José Julio (2009a), «Amadís de Gaula humanizado: vejez y melancolía en la 
obra de Feliciano de Silva», Letras: revista de la Facultad de Filosofía y Letras de la Pontificia 
Universidad Católica Argentina Santa María de los Buenos Aires, 59-60, pp. 251-262.

Martín Romero, José Julio (2009b), «La temática pastoril en los libros de caballerías de la 
época de Felipe II», Nueva Revista de Filología Hispánica, 57/ 2, pp. 563-605. DOI: https://
doi.org/10.24201/nrfh.v57i2.2425

Martín Romero, José Julio (2010a), «El debate sobre Lucrecia en la obra de Feliciano de Silva», 
eHumanista: Journal of Iberian Studies, 16, pp. 99-126.

Martín Romero, José Julio (2010b), «Fidelidad sentimental y catarsis amorosa en el ciclo de 
Amadís de Gaula», Revista de Literatura Medieval, 22, pp. 155-184.

Martín Romero, José Julio (2010c), «Reflejos de Diana en el cuerpo de Febo: imitación poética 
y neoplatonismo en la écfrasis de un héroe caballeresco», Destiempos. Revista de Curiosidad 
Cultural, 23, pp. 182-201. 

Martín Romero, José Julio (2021), «La cortesanía verbal en los libros de caballerías: el caso de 
Belianís de Grecia», Bulletin hispanique, 123/1, pp. 85-113. DOI: https://doi.org/10.4000/
bulletinhispanique.12309

Menéndez Pelayo, Marcelino (1943), Orígenes de la novela. Ed. preparada por Enrique Sánchez 
Reyes. Santander: Aldus, S. A. de Artes Gráficas, 4 vols. 



J O S É  J U L I O  M A R T Í N  R O M E R OXL

Páez de Ribera (2018), Florisando. Aurora García Ruiz (ed.). Alcalá de Henares: Centro de 
Estudios Cervantinos. 

Polindo (2003), Manuel Calderón Calderón (ed.). Alcalá de Henares: Centro de Estudios 
Cervantinos.

Pomer Monferrer, Lluís y Sales Dasí, Emilio (2005), «Las fuentes clásicas y los libros de caba-
llerías: el caso de Feliciano de Silva», Quaderns de Filologia. Estudis de Literatura. La recepción 
de los clásicos/ La recepció dels clàssics, 10, pp. 73-88. DOI: https://doi.org/10.7203/qf-elit.
v10i0.5099

Río Nogueras, Alberto del (2002), «Las bucólicas de Feliciano de Silva en sus libros de caba-
llerías», en Begoña López Bueno (coord.), La égloga: VI Encuentro Internacional sobre Poesía del 
Siglo de Oro. Sevilla: Universidad de Sevilla, pp. 91-120.

Rodríguez de Montalvo, Garci (1987), Amadís de Gaula. Juan Manuel Cacho Blecua (ed.). 
Madrid: Cátedra, 2 vols.

Rodríguez de Montalvo, Garci (2002), Sergas de Esplandián. Carlos Sainz de la Maza (ed.). 
Madrid: Castalia. 

Rojas, Fernando de (2001), La Celestina. Comedia o tragicomedia de Calisto y Melibea. Peter E. 
Russell (ed.). Madrid: Castalia. 

Roldán Torres, María de la Estrella (2023), Estudio literario y ecdótico del primer libro de la Cuarta 
parte de Florisel de Niquea (1551) de Feliciano de Silva [trabajo fin de máster]. Jaén: Univer-
sidad de Jaén.

Romero Tabares, Isabel María (1991), Pedro de Luxan: de la literatura caballeresca al diálogo hu-
manista [Tesis Doctoral]. Sevilla: Universidad de Sevilla.

Romero Tabares, Isabel María (1998), La mujer casada y la amazona. Un modelo femenino renacen-
tista en la obra de Pedro de Luján. Sevilla: Universidad de Sevilla.

Romero Tabares, Isabel María (1999), «Las últimas imágenes del mundo amadisiano», en San-
tiago Fortuño Llorens y Tomás Martínez Romero (eds.), Actes del VII Congrés de l’Associación 
Hispànica de Literatura Medieval (Castelló de la Plana, 22-26 de setembre de 1997). Castelló de 
la Plana: Universitat Jaume I, Servei de Comunicació i Publicacions, vol. 3, pp. 287-299.

Romero Tabares, Isabel María (2002), «Don Silves de la Selva [1546] y la lectura humanística», 
Edad de Oro, 21, pp. 177-203.

Romero Tabares, Isabel María (2004), Silves de la Selva de Pedro de Luján. Guía de lectura. Alcalá 
de Henares: Centro de Estudios Cervantinos

Sainz de la Maza, Carlos (1991-1992), «Sinrazón de Montalvo/Razón de Feliciano de Sil-
va (Amadís de Grecia, cap. CXXVIII)», Dicenda. Cuadernos de Filología Hispánica, 10, pp. 
277-291.

Sales Dasí, Emilio (2000), «Ecos celestinescos en el Lisuarte de Grecia de Feliciano de Silva», 
Tirant: Butlletí informatiu i bibliogràfic, 3, pp. 1-6.

Sales Dasí, Emilio (2002), «Las continuaciones heterodoxas (el Florisando [1510] de Páez de 
Ribera y el Lisuarte de Grecia [1526] de Juan Díaz) y ortodoxas (el Lisuarte de Grecia [1514] 
y el Amadís de Grecia [1530] de Feliciano de Silva) del Amadís de Gaula», Edad de Oro, 21, 
pp. 117-152.

Sales Dasí, Emilio José (2003), «Feliciano de Silva como precursor cervantino: el ‘sermón’ de 
Fraudador», Voz y Letra, 14/2, pp. 99-114.

Sales Dasí, Emilio José (2005), «El humor en la narrativa de Feliciano de Silva: en el camino 
hacia Cervantes», Literatura: teoría, historia y crítica, 7, pp. 115-157.



I N T R O D U C C I Ó N XLI

Serés, Guillermo (1996), La transformación de los amantes. Barcelona: Crítica.
Silva, Feliciano de (1999), Florisel de Niquea (Tercera parte). Javier Martín Lalanda (ed). Alcalá de 

Henares: Centro de Estudios Cervantinos. 
Silva, Feliciano de (2002), Lisuarte de Grecia (Libro VII de Amadís de Gaula) (2002). Emilio J. 

Sales Dasí (ed.). Alcalá de Henares: Centro de Estudios Cervantinos. 
Silva, Feliciano de (2004), Amadís de Grecia. Ana Carmen Bueno Serrano y Carmen Laspuertas 

Sarvisé (ed.). Alcalá de Henares: Centro de Estudios Cervantinos. 
Silva, Feliciano de (2015), Florisel de Niquea (I-II). Linda Pellegrino (ed.), revisión de María Co-

duras Bruna, prefacio de Anna Bognolo. Alcalá de Henares: Universidad de Alcalá, Servicio 
de Publicaciones. 

Vargas Díaz-Toledo, Aurelio (2010), «Los libros de caballerías portugueses manuscritos», en 
José Manuel Fradejas Rueda, Déborah Dietrick Smithbauer, Demetrio Martín Sanz y M.ª 
Jesús Díez Garretas (eds.), Actas del XIII Congreso Internacional de la Asociación Hispánica de 
Literatura Medieval, celebrado en Valladolid del 15-19 de septiembre de 2009. In memoriam Alan 
Deyermond. Valladolid: Universidad de Valladolid, 2 vols., vol. 2, pp. 1755-1765.

Vargas Díaz-Toledo, Aurelio (2012), Os livros de cavalarias portugueses dos séculos xvi-xviii. Lis-
boa: Pearlbooks.

Villaverde Embid, M.ª Pilar (2002), «Florisel de Niquea» de Feliciano de Silva (cuarta parte del 
libro I) (Salamanca, Andrés de Portonaris, 1551). Guía de lectura. Alcalá de Henares: Centro 
de Estudios Cervantinos.


